Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62

KONSEP MASLAHAH DAN MAFSADAH DALAM MENENTUKAN JUMLAH NAFKAH ANAK
YANG ADIL

Abdul Karim Ibrhim, Mohd Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

abdulkarim@unimel.edu.my, mohdsabree@unimel.edu.my & kamarulariffin@uitm.edu.my
Universiti Islam Melaka & Universiti Teknologi MARA Pulau Pinang

Article History:
Received: 20 November 2025
Accepted: 25 November 2025
Published: 26 Disember 2025

Abstrak

Kajian ini meneliti penerapan konsep maslahah dan mafsadah dalam penentuan kadar dan
bentuk nafkah anak di Mahkamah Syariah di Malaysia. Objektifnya ialah menjelaskan
bagaimana kepentingan dan kebajikan anak dipelihara tanpa menimbulkan kemudaratan
yang berlebihan kepada bapa selaku penanggung nafkah, selaras dengan kehendak
magqasid al-syariah. Dari segi metodologi, kajian ini bersifat normatif dan kualitatif,
menggunakan pendekatan perundangan dan konseptual berasaskan analisis kepustakaan
terhadap peruntukan undang-undang keluarga Islam, karya figh, artikel akademik serta
beberapa kes terpilih Mahkamah Syariah. Analisis preskriptif digunakan bagi menilai sejauh
mana prinsip maslahah dan mafsadah diambil kira dalam penghakiman nafkah anak.
Dapatan menunjukkan bahawa peruntukan undang-undang dan keputusan mahkamah
secara umum menegaskan kewajipan nafkah anak berasaskan dua kriteria utama, iaitu
keperluan munasabah anak dan kemampuan sebenar bapa. Kewajipan ini merangkumi
komponen makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan dan perubatan. Namun,
penerapan konsep maslahah dan mafsadah dalam penghakiman masih belum digarap
secara eksplisit sebagai kerangka penilaian yang sistematik, khususnya dalam menimbang
maslahah jangka panjang anak dan risiko mafsadah kepada bapa seperti beban kewangan
melampau atau konflik litigasi berpanjangan. Kajian ini mengisi kelompangan literatur
dengan menghubungkan secara langsung perbincangan teoritikal maslahah dan mafsadah
kepada praktis penghakiman nafkah anak di Malaysia. la juga mencadangkan
pembangunan garis panduan pentaksiran nafkah berteraskan maqasid al-syariah serta
pengukuhan mekanisme penguatkuasaan bagi menangani pengabaian nafkah, sekali gus
menyumbang kepada pemerkasaan perlindungan kebajikan anak dalam sistem
perundangan Syariah negara. Implikasi kajian turut relevan kepada pembuat dasar,
pengamal undang-undang dan institusi kehakiman dalam memperkemas polisi nafkah anak
yang lebih responsif terhadap realiti sosioekonomi semasa serta menjamin keadilan antara
semua pihak yang terlibat.

Kata Kunci: maslahah dan mafsadah, kadar dan bentuk, nafkah anak, mahkamah
syariah,maqasid syariah


mailto:abdulkarim@unimel.edu.my

Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

Abtract

This study examines the application of the concepts of maslahah and mafsadah in
determining the rate and form of child maintenance in the Syariah Courts of Malaysia. Its
objective is to clarify how the interests and welfare of the child are safeguarded without
imposing undue hardship on the father as the maintenance provider, in line with the
requirements of the magasid al-shariah. Methodologically, the study is normative and
qualitative, employing legal and conceptual approaches based on a literature analysis of
Islamic family law provisions, classical and contemporary figh works, academic articles, and
selected Syariah Court cases. A prescriptive analysis is used to assess the extent to which
the principles of maslahah and mafsadah are taken into account in child maintenance
judgments. The findings indicate that statutory provisions and judicial decisions generally
affirm the obligation of child maintenance based on two primary criteria: the reasonable
needs of the child and the actual financial capacity of the father. These encompass essential
components such as food, clothing, accommodation, education, and medical care.
However, the application of maslahah and mafsadah in judicial reasoning has yet to be
articulated explicitly as a systematic evaluative framework, particularly in balancing the
child’s long-term welfare with potential mafsadah to the father, such as excessive financial
burden or prolonged litigation. This study fills a gap in the literature by directly linking
theoretical discussions of maslahah and mafsadah to the practical adjudication of child
maintenance in Malaysia. It also proposes the development of a magasid-based
assessment guideline for determining maintenance, alongside strengthened enforcement
mechanisms to address cases of maintenance neglect. Collectively, these efforts contribute
to enhancing the protection of child welfare within the Syariah legal system. The
implications of this study are also relevant for policymakers, legal practitioners, and judicial
institutions in refining child maintenance policies that are more responsive to current
socioeconomic realities while ensuring fairness for all parties involved.

Keywords: maslahah and mafsadah, rate and form, child maintenance, Syariah Court,
magqasid al-shariah

PENDAHULUAN

Dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil, konsep maslahah dan mafsadah
menjadi elemen penting bagi memastikan keseimbangan antara hak seorang anak sebagai
penerima nafkah dan kemampuan seorang bapa sebagai pemberi nafkah (Durotun, N, 2024).
Maslahah merujuk kepada segala bentuk kebaikan dan manfaat yang dapat menjamin
kesejahteraan hidup, manakala mafsadah pula merujuk kepada sebarang bentuk
kemudaratan atau keburukan yang boleh membawa pelbagai kesan negatif (Ahmad, R.,2016).

Dalam konteks nafkah anak, maslahah membawa maksud keperluan asas yang wajib
dipenuhi bagi memastikan anak membesar dalam keadaan sejahtera. Keperluan ini meliputi

makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan dan perubatan (Ismail, M. H., et.al, 2024). Jika



Jurnal Sains Sosial Malaysian

Journal of Social Science

Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62

keperluan ini tidak dipenuhi dengan baik, anak mungkin menghadapi kesukaran dalam

kehidupan, yang akhirnya boleh menjejaskan kesejahteraan mereka secara fizikal dan emosi.
Oleh itu, maslahah menuntut agar jumlah nafkah yang diberikan mencukupi supaya anak
mendapat kehidupan yang stabil dan selesa.

Sebaliknya, mafsadah dalam konteks ini boleh berlaku dalam pelbagai bentuk. Sebagai
contoh, jika kadar nafkah anak yang diberikan oleh si bapa terlalu rendah, anak mungkin
terpaksa hidup dalam kesusahan, tidak mendapat pendidikan yang sewajarnya atau
menghadapi masalah kesihatan akibat kekurangan penjagaan yang baik dan mencukupi.
Namun, jika jumlah nafkah anak terlalu tinggi dan tidak seimbang dengan kemampuan bapa,
ia juga boleh menyebabkan tekanan kewangan kepada seorang bapa yang boleh menjejaskan
kehidupannya serta tanggungjawabnya yang lain. Oleh itu, keseimbangan antara maslahah
dan mafsadah perlu dititikberatkan supaya keadilan dapat dicapai dalam pemberian nafkah
anak (Durotun, N, 2024) .

Dalam hal nafkah anak, keadilan bermaksud setiap anak diberikan jumlah yang
mencukupi mengikut keperluan mereka tanpa ada unsur diskriminasi atau pilih kasih (Azizi, A.
Q., 2016). Sebagai contoh, seorang anak yang masih kecil mungkin memerlukan jumlah nafkah
yang berbeza berbanding anak yang sudah dewasa dan sedang melanjutkan pelajaran. Oleh
itu, keadilan dalam pemberian nafkah bukanlah bermaksud semua anak menerima jumlah
yang sama, tetapi lebih kepada memastikan keperluan mereka dipenuhi secara adil
berdasarkan keadaan mereka.

Kajian ini sangat penting dalam mengkaji pelaksanaan perintah pemberian nafkah
anak seimbang dalam menjaga maslahah dan menjauhi mafsadah. Kajian ini juga memberikan
tumpuan kepada menjaga kedua-dua belah pihak iaitu pihak anak dan pihak bapa supaya

kedua-dua mendapat hak yang sebenarnya menurut maqasid syariah.

PENSYARIATAN KEWAIJIPAN NAFKAH ANAK

Nafkah anak merupakan suatu kewajipan yang telah ditetapkan bagi memastikan
kebajikan dan kesejahteraan anak terpelihara. Kewajipan ini adalah satu perintah yang
menjelaskan tanggungjawab bapa dalam menyediakan nafkah kepada anak-anak. Seorang
bapa bertanggungjawab sepenuhnya dalam menyediakan nafkah kepada anak-anaknya. Ini

termasuk makanan, pakaian, tempat tinggal dan segala keperluan asas lain. Kewajipan ini



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

bukanlah sesuatu yang boleh diabaikan kerana ia merupakan hak anak yang perlu dipenuhi.
Walaubagaimanapun, nafkah anak hendaklah diberikan mengikut kadar kemampuan si bapa
serta keperluan si anak.

Dalil yang menegaskan bahawa pemberian nafkah hendaklah berdasarkan
kemampuan si bapa dapat dilihat dalam Surah At-Talaq ayat 7 yang bermaksudnya:

Hendaklah orang yang mampu memberi nafkah menurut kemampuannya; dan

sesiapa yang di sempitkan rezekinya, maka hendaklah ia memberi nafkah dari

apa yang diberikan Allah kepadanya (sekadar yang mampu); Allah tidak

memberati seseorang melainkan (sekadar kemampuan) yang diberikan Allah

kepadanya. (Orang-orang yang dalam kesempitan hendaklah ingat bahawa)

Allah akan memberikan kesenangan sesudah berlakunya kesusahan."(Surah At-

Talaqg: Ayat 7)
Di dalam Tafsir Al-Muyassar (2009) menerangkan bahawa hendaklah suami menafkahi istri
yang ditalaknya dan anaknya sesuai kemampuannya sekiranya suami seorang yang senang.
Sekiranya dia seorang miskin, maka hendaknya dia menafkahi sesuai dengan kadar yang Allah
berikan. Orang yang miskin tidak dibebani seperti orang yang mampu. Allah akan menjadikan
kelapangan dan kecukupan sesudah kesempitan dan kekurangan. Ayat ini memberikan garis
panduan bahawa pemberian nafkah tidak boleh membebankan seseorang melebihi
kemampuannya. Dalam konteks nafkah anak, seorang bapa harus memberikan nafkah
mengikut kemampuannya tanpa menzalimi dirinya sendiri. Sekiranya dia mempunyai rezeki
yang luas, maka nafkah yang diberikan harus lebih baik, manakala jika dia berada dalam
keadaan kesempitan, maka dia hanya diwajibkan memberi nafkah mengikut apa yang
termampu. Selain dalil daripada Al-Quran, terdapat juga hadis-hadis Rasulullah SAW yang
memperjelaskan kewajipan nafkah terhadap anak-anak.

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Amr RA, Rasulullah SAW
bersabda:
Maksudnya:

"Sudah cukup seseorang itu dikatakan berdosa jika dia mensia-siakan orang yang

menjadi tanggungannya.”

(HR Muslim, No. 996)
Hadis ini memberi peringatan bahawa seorang bapa yang mengabaikan tanggungjawab

nafkah terhadap anak-anaknya dianggap berdosa. Ini menunjukkan bahawa Islam meletakkan



Jurnal Sains Sosial Malaysian

Journal of Social Science

Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62

nafkah sebagai satu kewajipan yang tidak boleh dipandang remeh, kerana ia melibatkan

kesejahteraan dan kehidupan anak-anak. Di samping itu, terdapat juga hadis lain yang
menjelaskan ganjaran bagi mereka yang memberikan nafkah dengan ikhlas. Rasulullah SAW
bersabda:
Maksudnya:
"Tidaklah seseorang yang memberi nafkah kepada keluarganya dengan niat
mengharap ganjaran dari Allah, melainkan ia akan dikira sebagai sedekah."

(HR Bukhari, No. 5351)

Hadis ini menjelaskan bahawa nafkah yang diberikan kepada anak bukan sekadar satu
tanggungjawab, tetapi juga merupakan satu bentuk ibadah yang mendapat ganjaran pahala
daripada Allah SWT. Dalil-dalil yang dinyatakan dengan jelas dan terperinci sepertimana di
atas jelas menunjukkan bahawa memberi nafkah kepada anak adalah satu kewajipan dan
tuntutan dalam Islam yang tidak boleh sama sekali diabaikan. Islam sebagai sebuah agama
yang syumul menekankan bahawa nafkah anak harus diberikan mengikut kemampuan
seorang bapa, namun mereka yang mengabaikan tanggungjawab ini adalah dianggap berdosa.
Pada masa yang sama, Allah SWT menjanjikan ganjaran besar bagi mereka yang menunaikan

nafkah dengan ikhlas.

SOROTAN LITERATUR
a) Konsep Maslahah Dan Mafsadah

Kajian oleh Saadan Man (2022) di dalam artikelnya Figh Semasa: Konsep Dan
Aplikasinya mendapati bahawa aplikasi figh semasa dalam kehidupan umat Islam
membolehkan mereka sentiasa mengadaptasi syariat Islam dalam dunia kontemporari
yang penuh mencabar ini. Figh semasa adalah sebuah gagasan fleksibel syariat Islam
yang mengoperasikan ijtihad berdasarkan realiti persekitaran dan keperluan masyarakat
setempat. la membuktikan bahawa syariat Islam berupaya menjawab segala isu dan
permasalahan umat pada setiap zaman dan tempat sekaligus memberi isyarat bahawa
syariat Islam itu sesuai untuk diamalkan sepanjang zaman. Maslahah dan mafsadah
merupakan konsep yang sentiasa dijadikan sandaran utama oleh para ulama dalam
menyelesaikan pelbagai permaslahan hukum Islam yang baharu pada setiap zaman dan

tempat.



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

Kajian oleh Sarif, A., & Ahmad, R. (2017) dalam artikelnya Konsep Maslahah Dan
Mafsadah Menurut Imam Al-Ghazali telah meneliti kedua konsep ini. Mencapai
maslahah dan menolak mafsadah antara tujuan dalam menetapkan hukum Islam. Para
ulama menjadikan kedua konsep tersebut pegangan utama ketika menangani
permasalahan hukum. Menggunakan pendekatan maslahah dan mafsadah dalam
menentukan sesuatu hukum bukan bermakna menjadikan hawa nafsu atau kepentingan
manusia semata-mata sebagai sumber hukum. Penentuan suatu hukum berdasarkan
konsep maslahah dan mafsadah juga bukan semata-mata berdasarkan tujuan duniawi
sehingga mengetepikan syarak. Pemahaman yang menyeluruh tentang maslahah dan
mafsadah dalam penyelesaian hukum amat diperlukan, hal ini agar tidak terjadi
kesalahan dalam pengambilan suatu hukum dengan menggunakan konsep tersebut.
Para ulama kita mempunyai pendekatan dalam menentukan hukum dengan
menggunakan konsep maslahah dan mafsadah yang kedua-duanya terangkum dalam
Magqasid Syariah.

Kajian oleh Hidayatullah, S. (2018) dalam artikelnya Maslahah Mursalah Menurut
Al-Ghazali. Ada menyatakan beberapa kriteria atau syarat yang perlu dipenuhi bagi
mengamalkan konsep maslahah dan mafsadah yang sebenar. Antara syarat beramal
dengan maslahah menurut Imam Al-Ghazali adalah seperti berikut:

i. Maslahah itu hendaklah sesuai dengan maksud dan tujuan syarak. Ini adalah
tahap penerimaan sesuatu maslahah atau penolakan sesuatu mafsadah. Jika ia sesuai
dengan maksud dan tujuan syarak, maka ia diterima dan jika ia tidak sesuai dengan
tujuan dan kehendak syarak, maka ia tertolak.

ii. Maslahah itu hendaklah tidak bertentangan dengan nas-nas syarak. lJika
betentangan, maka ia tertolak.

lii . Maslahah itu hendaklah tidak bertentangan dengan dalil-dalil yang lebih kuat
seperti ljmak dan Qiyas mahupun mana-mana sumber lain yang dipercayai lebih kuat
daripadanya. Syarat-syarat ini diterima pakai oleh para ulama kita dalam beramal dengan
konsep maslahah dan mafsadah yang sebenar.

Kajian oleh Fuad, et.al, (2024) dalam artikelnya Considering Debt In The
Perspective Of Maqasid Al-Shariah: Maslahah Versus Mafsadah mendapati Mafsadah
dalam Magqasid al-Syariah berkaitan dengan kemudaratan atau kerugian, terutamanya

dalam konteks memenuhi keperluan hidup. la menekankan kesan negatif hutang

6



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
terhadap kesejahteraan, serta membimbing pertimbangan etika dalam amalan

kewangan menurut tradisi Islam. Namun kajian ini tidak menumpukan kepada
kehutangan yang berlaku akibat daripada nafkah tertunggak yang diabaikan oleh ayah.
Sedangkan kajian terhadap nafkah anak ini merupakan perkara yang sangat penting bagi
mengelakkan kemudaratan kepada anak kecil tersebut.

Kajian yang dilakukan oleh Hikmah, et.al, (2024) dalam artikelnya Maqashid Al-
Syariah as a Contemporary Economic Solution According to Yusuf Al-Qaradawi
menjelaskan maksud Mafsadah dalam Magasid Al-Syariah adalah merujuk kepada
kemudaratan atau kerosakan yang perlu dielakkan dalam amalan ekonomi. la
menekankan kepentingan memastikan kelangsungan hidup dan kesejahteraan, selaras
dengan matlamat mempromosikan keadilan sosial dan sistem ekonomi beretika. Kajian
ini juga menekankan potensi Magasid Al-Syariah untuk membimbing polisi ekonomi ke
arah mencapai kesejahteraan bersama (maslahah). Penyelidikan ini menganalisis
pandangan Al-Qaradawi mengenai kemiskinan, ketidaksamaan kekayaan, dan riba.
Penemuan menunjukkan bahawa penerapan prinsip Islam dapat menangani cabaran
ekonomi kontemporari dengan berkesan. Kajian ini menyimpulkan bahawa pendekatan
Al-Qaradawi menawarkan pandangan yang bernilai untuk membina sistem ekonomi
yang lebih adil dan mampan, terutamanya dalam konteks globalisasi dan krisis
kewangan. Namun kajian ini bersifat umum terhadap ekonomi global. Oleh itu,satu
kajian yang lebih tertumpu kepada ekomoni keluarga seperti nafkah perlu bagi
menangani krisis rumah tangga akibat daripada pengabaian terhadap nafkah anak.
Pengabaian nafkah anak juga membawa kepada mafsadah yang lebih besar dalam
masyarakat jika tidak ditanggani dengan betul.

Kajian oleh Sabil, et.al, (2024) menerangkan dalam artikelnya The Magqashid
Sharia Perspective on Women’s Involvement in Supporting Family Livelihoods in Jantho
City membincangkan manfaat dan potensi mafsadat penglibatan wanita dalam mata
pencarian keluarga, dengan menekankan keperluan untuk mengimbangi kedua-dua
aspek ini. la menyoroti sifat subjektif manfaat berbanding sifat objektif mafsadat. Ia
mencadangkan keperluan penilaian yang teliti berdasarkan keadaan tertentu. la
menyatakan bahawa sistem sosial di Pasar Jantho mematuhi adab yang sesuai,
mengurangkan risiko yang berkaitan dengan aktiviti wanita di ruang awam. Namun

kajian ini tidak menumpukan kepada mafsadah yang berlaku akibat daripada pengabaian

7



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

nafkah oleh suami/ayah sebagai ketua keluarga dalam mencari nafkah untuk keluarga.
Oleh itu, kajian ini perlu dilakukan bagi menilai mafsadah yang terjadi akibat daripada
kegagalan bapa dalam memberikan nafkah kepada anaknya.

Kajian-kajian terdahulu oleh Saadan Man (2022), Sarif dan Ahmad (2017), serta
Hidayatullah (2018) telah menghuraikan konsep maslahah berkaitan nafkah. Manakala
Fuad bersama penulis lain (2024), Hikmah bersama penulis lain (2024), dan Sabil
bersama penulis lain pula menghuraikan konsep mafsadah daripada perspektif teori dan
pengaplikasian umum dalam figh semasa. Kesemua kajian tersebut menegaskan
kepentingan maslahah dan mafsadah dalam proses ijtihad serta penyelesaian hukum
ketika berhadapan isu kontemporari, namun fokusnya hanya tertumpu kepada aspek
teoritikal dan metodologi maqgasid secara umum tanpa mengaitkannya secara spesifik
dengan permasalahan nafkah anak atau mekanisme penentuan jumlah nafkah dalam
konteks Mahkamah Syariah. Tiada kajian yang meneliti bagaimana konsep maslahah
yang melibatkan kepentingan dan kebajikan anak dan konsep mafsadah yang berkaitan
risiko kemudaratan kepada bapa ditimbang secara praktikal dalam proses penghakiman

nafkah.

b) Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak

Kajian oleh Zaini Nasoha (2018) dalam artikelnya Analisa Keputusan Mahkamah
Syariah Dalam Penentuan Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak menyatakan bahawa anak
wajib diberikan nafkahnya dalam kadar yang mencukupi berdasarkan keperluan, adat
kebiasaan tempat ia tinggal serta kemampuan orang yang menanggung nafkah.
Keperluan-keperluan yang wajib dipenuhi didahului dengan keperluan asas utama dan
diiringi dengan beberapa keperluan lain yang lazim bagi seorang anak. Segala bentuk
nafkah anak hendaklah diberikan mengikut kadar yang mencukupi berdasarkan
kemampuan si bapa.

Kajian oleh Bahiyah Ahmad (2015) dalam artikelnya Penentuan Kriteria Kifayah
dan Ma'ruf Nafkah Isteri dan Anak di Malaysia telah menerangkan maksud ‘mencukupi’
seperti yang ditegaskan oleh Hukum Syarak, penentuan kadar nafkah hendaklah melihat
kepada keadaan penerima nafkah tersebut dari segi umur dan kehidupannya. Jika kanak-
kanak itu masih terlalu kecil, maka hendaklah disediakan nafkah sesuai dengan sifatnya.

Manakala kanak-kanak yang besar sedikit pula perlu disediakan nafkah yang sesuai



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
dengan keadaan usianya. Begitu juga kanak-kanak yang kurang sempurna seperti cacat

atau kurang upaya, maka wajib disediakan kelengkapan yang sewajarnya.

Kajian oleh Ibrahim, B., & Mohd, A. (2013) dalam artikelnya Hak anak terhadap
nafkah dalam perundangan Islam: Sejauh manakah bapa bertanggungjawab
menanggung nafkah anaknya menerangkan bahawa tidak wajar seorang bapa diminta
menanggung nafkah anak dengan jumlah yang jelas tidak mampu disediakannya. Jika
dipaksa juga, ia merupakan satu kezaliman bahkan ia juga boleh membawa kemudaratan
kepada bapa tersebut. Justeru yang paling baik. dan sesuaiialah dengan mengambil jalan
pertengahan iaitu dengan menimbangkan kedudukan kedua-dua pihak iaitu penanggung
dan penerima nafkah tersebut. Sungguhpun demikian, para ulama figh bersependapat
bahawa orang yang menanggung nafkah anak wajib menyediakan keperluan-keperluan
seperti makanan, minuman, pakaian dan tempat tinggal secara mencukupi.

Kajian oleh Ismail, M. H.et.al, (2024) dalam artikelnya Analisis Item Nafkah Selain
Keperluan Asas Dalam Perintah Nafkah menerangkan berkaitan perbelanjaan perubatan
initermasuk di dalam nafkah anak. Jika dinilai dari segi kepentingan, lebih-lebih lagi pada
waktu kini dengan munculnya pelbagi jenis penyakit, tidak boleh dinafikan bahawa
perbelanjaan perubatan adalah termasuk dalam nafkah yang wajib ditanggung. Ini
kerana bagi seseorang yang sakit, ubat dan rawatan perubatan adalah keperluan untuk
hidup. Keperluan terhadapnya adalah seperti keperluan terhadap makanan harian.
Namun oleh kerana sakititu lazimnya bukan suatu yang bersifat kekal atau sentiasa sakit,
maka nafkah untuk kos perubatan bukanlah suatu yang tetap. la boleh berubah mengikut
keperluan. Unsur keperluan inilah yang perlu dilihat secara teliti agar kadar yang
munasabah dapat ditetapkan dengan adil.

Kajian oleh Bahri, S. (2015) dalam artikelnya Konsep Nafkah Dalam Hukum Islam
menyatakan pembelanjaan pendidikan anak juga menjadi kewajipan bapa menanggung
nafkah anak yang masih menuntut ilmu walaupun anak itu telah dewasa dan mampu
bekerja. Umumnya topik kewajipan memberi dan menanggung keperluan pendidikan
kepada anak-anak ini tidak dibincangkan secara khusus di dalam kitab-kitab figh yang
terawal. Walaubagaimanapun keperluan kepadanya tetap boleh difahami secara tersirat
daripada kenyataan. Justeru, apatah lagi untuk menyediakan keperluan pendidikan
kepada anak yang masih kecil di mana semuanya bergantung kepada penjaganya.

Kajian-kajian terdahulu telah memberikan asas penting berkaitan prinsip

9



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

penentuan nafkah anak, termasuk konsep kifayah dan ma‘ruf, kecukupan nafkah serta
kemampuan bapa sebagaimana dibincangkan oleh Zaini Nasoha (2018), Bahiyah Ahmad
(2015) dan Ibrahim dan Mohd (2013). Kajian seperti Ismail dan Isa (2024) serta Bahri
(2015) turut memperincikan keperluan tambahan seperti perubatan dan pendidikan
yang kini menjadi komponen wajib dalam nafkah anak. Namun, kesemua kajian ini masih
bersifat deskriptif dan tidak menghubungkan perbahasan tersebut secara langsung
dengan kerangka maqasid al-shariah, khususnya prinsip maslahah dan mafsadah yang
menjadi asas keseimbangan keadilan antara manfaat kepada anak dan kemampuan
sebenar bapa. Tiada kajian yang meneliti bagaimana maslahah anak yang meliputi aspek
fizikal, pendidikan, emosi dan perkembangan jangka panjang ditaksir secara sistematik
dalam penghakiman nafkah. Dalam masa yang sama, mafsadah kepada bapa seperti
beban kewangan yang melampau, ketidakseimbangan tanggungan serta risiko konflik

litigasi turut tidak dianalisis sebagai sebahagian daripada proses pertimbangan hukum.

METODOLOGI

Kajian ini menggunakan beberapa kaedah bagi memastikan dapatan yang

diperoleh mempunyai asas ilmiah yang kukuh. Dari segi jenis kajian, penyelidikan ini
berbentuk normatif dan kualitatif. Kajian normatif menumpukan kepada analisis
peraturan, norma dan prinsip undang-undang serta doktrin yang relevan dengan topik
kajian (Firmanto, et.al, 2024). Pendekatan kualitatif pula digunakan untuk memahami
fenomena secara mendalam melalui data deskriptif tanpa bergantung kepada analisis
statistik (Ardyan, et.al, 2023).
Dua pendekatan utama digunakan, iaitu pendekatan perundangan dan pendekatan
konseptual. Pendekatan perundangan memberi tumpuan kepada analisis terhadap
norma dan peraturan dalam undang-undang, manakala pendekatan konseptual
membina atau memperkemas konsep berkaitan isu kajian secara lebih menyeluruh.

Pengumpulan data dijalankan melalui penyelidikan kepustakaan. Bahan yang
dihimpunkan merangkumi peruntukan undang-undang, buku, jurnal dan sumber ilmiah
lain yang membincangkan konsep asas serta aplikasi kes oleh hakim. Semua data
dianalisis secara sistematik melalui pembacaan mendalam dan perbandingan silang.

Analisis data dalam kajian ini bersifat preskriptif, iaitu menilai aspek normatif

peraturan undang-undang bagi menentukan apa yang patut dilaksanakan menurut

10



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
kehendak undang-undang (Aziz, N. M. 2012). Proses analisis dimulakan dengan

penelitian terhadap norma, prinsip dan peraturan berkaitan. Analisis ini disokong
dengan penelitian terhadap keputusan mahkamah yang menerapkan konsep maslahah
dan mafsadah bagi menilai kesesuaiannya serta peranannya dalam menghasilkan

keputusan nafkah anak yang adil dan munasabah.

DAPATAN KAIJIAN
a) Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak Menurut Perundangan Syariah

Mahkamah Syariah mempunyai bidang kuasa di dalam menentukan kadar nafkah
bagi orang Islam di Malaysia. Meskipun ketetapan kadar nafkah bersifat fleksibel namun
ia masih berasaskan panduan yang ditetapkan oleh Hukum Syarak dan Undang Undang
Keluarga Islam. Perasaan tidak puas hati sama ada di pihak plaintif mahupun defendan
mengenai kadar yang ditetapkan oleh Mahkamah lazimnya timbul jika pihak-pihak tidak
mengetahui atau tidak memahami bagaimana sesuatu penghakiman mengenai kadar
nafkah itu ditetapkan (Zaini Nasoha, 2018). Hakim syarie memutuskan sesuatu
ketetapan dan perintah nafkah adalah berdasarkan hukum syarak, dan mengambil kira
kemampuan bapa dan keperluan anak-anak tersebut. Bidang kuasa Mahkamah Syariah
dalam menentukan kadar nafkah berasaskan Hukum Syarak dan Undang-Undang
Keluarga Islam menunjukkan usaha memastikan kebajikan anak terpelihara melalui
keputusan yang sah, berautoriti dan selaras dengan prinsip syariah. Sifat fleksibel dalam
penetapan kadar nafkah membolehkan hakim menyesuaikan keputusan dengan realiti
kehidupan semasa, termasuk perubahan ekonomi, keperluan anak dan keadaan
keluarga.

Pendekatan ini merealisasikan maslahah kerana ia membolehkan keperluan
sebenar anak dipenuhi tanpa terikat kepada kadar yang statik atau tidak lagi relevan.
Konsep mafsadah turut diambil kira apabila Mahkamah memastikan kadar nafkah tidak
ditetapkan secara sewenang-wenangnya. Ketidakfahaman pihak-pihak terhadap asas
penghakiman boleh menimbulkan rasa tidak puas hati, konflik dan pertikaian
berpanjangan antara plaintif dan defendan. Oleh itu, hakim menimbang kemampuan
bapa dan keperluan anak bagi mengelakkan kemudaratan seperti beban kewangan yang

melampau atau pengabaian hak anak. Pertimbangan ini bertujuan menutup ruang

11



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

ketidakadilan yang boleh menjejaskan hubungan kekeluargaan dan kestabilan sosial.

Peruntukan Undang-Undang Keluarga Islam di Malaysia turut memperuntukkan
panduan kepada hakim syarie dalam menentukan kadar nafkah kepada anak-anak.
Pentaksiran kadar nafkah mestilah berasaskan kepada dua perkara utama iaitu
kemampuan dan keperluan. Seksyen 61 Akta Undang-Undang Keluarga Islam (Wilayah
Persekutuan) 1984 dalam mentaksirkan kadar nafkah menyatakan:

“Pada menentukan jumlah apa-apa nafkah yang hendak dibayar, Mahkamah
hendaklah mengasaskan pentaksirannya terutama sekali atas kemampuan dan
keperluan pihak- pihak itu, dengan mengira kadar nafkah itu berbanding dengan
pendapatan orang yang terhadapnya perintah itu dibuat.”

Manakala dalam mentaksirkan kadar dan bentuk nafkah anak, Seksyen 72 (1)

Akta Undang-Undang Keluarga Islam (Wilayah Persekutuan) 1974 lebih memperincikan
mengenai keperluan nafkah anak, iaitu:
“Kecuali jika sesuatu perjanjian atau sesuatu perintah Mahkamah memperuntukkan
selainnya, maka adalah menjadi kewajipan seseorang lelaki menanggung nafkah
anaknya, sama ada anak itu berada dalam jagaannya atau dalam jagaan seseorang lain,
sama ada dengan mengadakan bagi mereka tempat tinggal, pakaian, makanan,
perubatan, dan pelajaran sebagaimana yang munasabah memandang kepada
kemampuan dan taraf kehidupannya atau dengan membayar kosnya.”

Jika dilihat kepada peruntukan ini, tidak ada bezanya dengan apa yang telah
ditetapkan oleh hukum syarak dalam memberi garis panduan bagaimana menentukan
kadar nafkah anak-anak. Secara ringkasnya, garis panduan tersebut merangkumi aspek
keperluan anak-anak dan kemampuan si bapa dalam memberikan kadar dan bentuk
nafkah anak yang mencukupi. Walaubagaimanapun keperluan anak-anak ini pada zaman
sekarang mungkin sedikit berubah mengikut peredaran zaman dan keadaan semasa
dengan pelbagai faktor sampingan seperti peningkatan kos sara hidup dan perbelanjaan
sampingan yang mendesak bagi anak-anak (Ahmad, B. (2019).

Oleh yang demikian Mahkamah Syariah perlu teliti dalam menentukan kadar dan
bentuk nafkah yang dilihat bersesuaian dan munasabah dalam konteks semasa. Istilah
munasabah inilah yang diguna pakai di dalam konteks Undang Undang Keluarga Islam di
Malaysia sebagai suatu kelonggaran kepada pihak Mahkamah untuk melihat keperluan

yang asas atau keperluan mendesak dan bukannya kehendak mahupun keinginan

12



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
sampingan semata-mata (Sarbini, et.al, (2024).

b) Kes - Kes Berkaitan Nafkah Anak Menepati Konsep Maslahah Dan Mafsadah

Analisis daripada kes-kes Mahkamah Syariah diperlukan bagi memahami
kehendak sebenar undang-undang dan bagaimana Mahkamah Syariah memutuskannya
mengikut konsep maslahah dan mafsadah. Terdapat beberapa kes di Mahkamah Syariah
memberikan penghakiman dalam menetapkan bentuk-bentuk nafkah anak dengan
kadar yang menepati konsep maslahah dan mafsadah.

Nafkah Dalam Bentuk Makanan

Dalam menentukan kadar dan bentuk nafkah anak, mahkamah sering
menyeimbangkan maslahah dan mafsadah agar keputusan yang dibuat selaras dengan
keadilan dan kemampuan pihak yang terlibat. Dalam kes Rokiah Iwn Abdul Aziz [1988]
4(1) JH 156-164, mahkamah menegaskan bahawa penyediaan makanan adalah
keperluan asas yang wajib ditanggung oleh bapa kerana ia merupakan keperluan hidup
paling utama bagi seorang anak. Prinsip ini menunjukkan pertimbangan maslahah, iaitu
memastikan kelangsungan hidup dan kesejahteraan anak sebagai keutamaan.
Mahkamah mengiktiraf bahawa makanan adalah keperluan hidup yang tidak boleh
dikompromi kerana tanpanya kelangsungan hidup dan kesejahteraan anak akan terjejas.

Pertimbangan ini selari dengan maslahah daruriyyah, khususnya pemeliharaan
nyawa dan kesihatan anak, yang menjadi objektif utama pensyariatan nafkah. Dengan
memastikan keperluan asas ini dipenuhi, Mahkamah merealisasikan manfaat sebenar
kepada anak dan melindungi hak mereka sebagai pihak yang lemah. Konsep mafsadah
turut diambil kira melalui penegasan bahawa penentuan nafkah perlu selaras dengan
keadilan dan kemampuan pihak yang terlibat. Penetapan nafkah tanpa mengambil kira
kemampuan bapa berpotensi menimbulkan mafsadah dalam bentuk beban kewangan
yang melampau, kegagalan mematuhi perintah Mahkamah, atau konflik berpanjangan
antara ibu dan bapa. Oleh itu, Mahkamah perlu mengelakkan keputusan yang walaupun
bertujuan menjaga kebajikan anak, tetapi akhirnya membawa kemudaratan kepada
pihak lain. Mahkamah berperanan menyeimbangkan maslahah dan mafsadah dengan
mendahulukan keperluan asas anak sebagai keutamaan, sambil memastikan keputusan

yang dibuat adil dan praktikal. Pendekatan ini memastikan kebajikan anak terpelihara

13



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

tanpa menimbulkan kemudaratan yang tidak perlu, sekali gus menepati roh keadilan dan
tujuan syariah.

Hal ini jelas dalam kes rayuan Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt.
Mohd Sidque [2004] 18(2) JH 269-277 apabila hakim merujuk kepada hadis “Ambillah
sekadar yang mencukupi untuk kamu dan anak kamu”. Mahkamah memutuskan bahawa
nafkah makanan hanya wajib diberikan pada kadar yang mencukupi dan tidak sampai
kepada tahap pembaziran atau kemewahan yang boleh menimbulkan mudarat kepada
pemberi nafkah. Keputusan Mahkamah yang mewajibkan nafkah makanan pada kadar
yang mencukupi menzahirkan maslahah daruriyyah, khususnya pemeliharaan nyawa
dan kesejahteraan anak. Pendekatan ini memastikan anak memperoleh keperluan hidup
yang minimum dan munasabah tanpa dinafikan hak mereka untuk hidup secara selesa
dan terpelihara. Ini turut menonjolkan mafsadah yang ingin dielakkan oleh Mahkamah.
Penetapan nafkah yang melampaui keperluan sehingga membawa kepada pembaziran
atau kemewahan boleh menimbulkan mudarat kepada pemberi nafkah, terutamanya
dalam bentuk beban kewangan yang tidak seimbang dengan kemampuan sebenar.
Keadaan ini boleh mencetuskan konflik, keingkaran terhadap perintah Mahkamah atau
tekanan ekonomi yang berpanjangan, yang akhirnya menjejaskan semua pihak termasuk
anak itu sendiri.

Prinsip imbangan ini turut ditunjukkan dalam kes Hasanah bt Abdullah Iwn Alj b.
Muda [1999] 13(2) JH 159-184 apabila mahkamah menetapkan nafkah RM300 sebulan
untuk dua orang anak termasuk upah penyusuan. Keputusan ini menzahirkan
pertimbangan maslahah dengan memastikan semua keperluan asas anak termasuk
penyusuan dipenuhi, namun tetap mengelakkan mafsadah dengan menetapkan jumlah
yang munasabah dan sepadan dengan kemampuan bapa. keputusan Mahkamah
menetapkan nafkah sebanyak RM300 sebulan bagi dua orang anak, termasuk upah
penyusuan, menggambarkan keutamaan terhadap pemenuhan keperluan asas anak
secara menyeluruh. Penyusuan merupakan keperluan asas khususnya bagi anak kecil
kerana ia berkait rapat dengan kesihatan, pertumbuhan dan kelangsungan hidup
mereka. Mafsadah turut dielakkan melalui penetapan jumlah nafkah yang munasabah
dan sepadan dengan kemampuan bapa. Penetapan kadar yang terlalu tinggi berpotensi
menimbulkan beban kewangan, tekanan emosi dan ketidakpatuhan terhadap perintah

Mahkamah, yang akhirnya boleh menjejaskan kebajikan anak itu sendiri. Dengan

14



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
menetapkan jumlah yang sederhana, Mahkamah mengelakkan kemudaratan kepada

bapa tanpa menafikan hak anak.
Nafkah Dalam Bentuk Pakaian

Keperluan pakaian turut dianggap sebagai salah satu komponen penting dalam
nafkah anak, selari dengan keperluan asas yang mesti dipenuhi oleh seorang bapa.
Dalam kes Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt. Mohd. Sidque [2004] 18(2) JH
269-277, mahkamah menegaskan bahawa pakaian termasuk dalam kategori nafkah
wajib, sekali gus menunjukkan bahawa keperluan anak tidak terhad kepada makanan
sahaja tetapi merangkumi segala keperluan asas bagi membolehkan anak membesar
dengan baik. Pertimbangan ini menunjukkan elemen maslahah kerana ia memastikan
kesejahteraan anak terpelihara tanpa menimbulkan mafsadah kepada pihak yang
menanggung nafkah melalui penetapan kewajipan yang munasabah.

Pengiktirafan pakaian sebagai komponen nafkah anak menunjukkan usaha
Mahkamah memastikan kebajikan dan maruah anak terpelihara. Pakaian bukan sekadar
keperluan fizikal untuk melindungi tubuh, tetapi juga berkait dengan kesihatan,
keselamatan dan harga diri anak dalam kehidupan seharian. Dengan menetapkan
bahawa nafkah tidak terhad kepada makanan semata-mata, Mahkamah mengiktiraf
kepentingan menyediakan persekitaran hidup yang wajar dan seimbang agar anak dapat
membesar secara sihat, bermaruah dan stabil. Ini selari dengan matlamat syariah untuk
memelihara nyawa, maruah dan kesejahteraan insan. Elemen mafsadah dicegah melalui
penetapan kewajipan nafkah pakaian secara munasabah. Kewajipan ini tidak difahami
sebagai tuntutan kepada kemewahan atau pembaziran, sebaliknya terhad kepada
keperluan asas yang sesuai dengan kemampuan bapa. Pendekatan ini mengelakkan
kemudaratan kepada pihak yang menanggung nafkah, seperti beban kewangan yang
berlebihan atau ketidakadilan dalam pelaksanaan perintah Mahkamah.

Dalam konteks pendidikan pula, mahkamah menegaskan bahawa perbelanjaan
persekolahan adalah sebahagian daripada nafkah yang perlu diberi perhatian serius
kerana pendidikan merupakan asas masa depan anak. Hal ini jelas melalui keputusan
dalam kes Rohana bt. Zakaria Ilwn Mokhtar b. Abdul Talib [2009] 27(2) JH 279-301,
apabila mahkamah menyatakan bahawa perubahan keperluan anak apabila memasuki
alam persekolahan mesti diambil kira dalam menentukan kadar nafkah. Berasaskan

pertimbangan maslahah bagi menjamin masa depan anak, mahkamah memerintahkan

15



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

defendan membayar nafkah sebanyak RM150 bagi setiap anak serta menanggung
perbelanjaan awal persekolahan sebanyak RM400 setiap sesi.

Keputusan ini menyeimbangkan antara keperluan pendidikan anak dan
kemampuan bapa, sekali gus mengelakkan mafsadah seperti beban kewangan yang tidak
seimbang atau pengabaian hak pendidikan anak. Perintah nafkah bulanan serta
perbelanjaan awal persekolahan mencerminkan usaha Mahkamah memastikan hak anak
terhadap pendidikan tidak terabai. Ini merupakan maslahah yang berkait dengan
pemeliharaan akal dan pembangunan potensi anak, selaras dengan tujuan syariah untuk
melahirkan individu yang berilmu dan seimbang. Elemen mafsadah turut
dipertimbangkan melalui penetapan kadar nafkah yang munasabah dan sepadan dengan
kemampuan bapa. Mahkamah tidak menetapkan jumlah yang melampau sehingga
membebankan defendan, kerana tindakan sedemikian boleh menimbulkan
kemudaratan seperti tekanan kewangan, ketidakpatuhan terhadap perintah mahkamah
atau konflik berpanjangan antara pihak-pihak terlibat. Sebaliknya, penetapan jumlah
yang realistik membantu mengelakkan pengabaian hak pendidikan anak akibat
kegagalan bapa menunaikan tanggungjawab nafkah.

Nafkah Dalam Bentuk Perbelanjaan Perubatan

Perbelanjaan perubatan turut termasuk dalam tanggungan nafkah tetapi
jumlahnya mesti dikaitkan dengan kemampuan pemberi nafkah, sebagaimana
keputusan menolak permohonan peningkatan kadar nafkah dalam Azizan b. Marzuki lwn
Maharum bt Abdullah [2002] 15(1) JH 13-23, di mana mahkamah menegaskan nafkah
harus menampung keperluan asas dan perbelanjaan tambahan diserahkan mengikut
kemampuan. Kesemua keputusan ini menunjukkan pendekatan berhati-hati oleh hakim
memastikan maslahah anak terpelihara seperti makanan, pakaian, pendidikan dan
perubatan sambil mengelakkan mafsadah seperti beban yang melampau ke atas pihak
yang menanggung nafkah dengan menetapkan kadar dan bentuk nafkah yang
munasabah dan seimbang.

Pengiktirafan perbelanjaan perubatan sebagai sebahagian daripada tanggungan
nafkah menunjukkan keutamaan Mahkamah terhadap pemeliharaan kesihatan dan
kesejahteraan anak. Keperluan rawatan perubatan berkait secara langsung dengan
kelangsungan hidup dan kualiti kehidupan anak, justeru ia termasuk dalam keperluan

asas yang wajar diberi perhatian. Elemen mafsadah turut diambil kira apabila Mahkamah

16



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
menolak permohonan peningkatan kadar nafkah yang tidak sepadan dengan

kemampuan pemberi nafkah. Penetapan perbelanjaan perubatan yang melampaui

kemampuan bapa berpotensi menimbulkan kemudaratan dalam bentuk beban

kewangan berlebihan, tekanan emosi dan ketidakpatuhan terhadap perintah

Mahkamah. Oleh itu, perbelanjaan tambahan diserahkan mengikut kemampuan

sebenar, bagi mengelakkan ketidakadilan kepada pihak yang menanggung nafkah.
PERBINCANGAN

a) Keseimbangan Antara Maslahah Dan Mafsadah Dalam Penentuan Nafkah Anak

Nafkah anak merupakan tanggungjawab utama seorang bapa. la merangkumi
keperluan asas seperti makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan, dan kesihatan.
Dalam menentukan nafkah anak, keseimbangan antara maslahah serta mafsadah harus
diambil kira agar keputusan yang dibuat tidak membebankan mana-mana pihak
(Sabarudin, et.al, 2025). Keseimbangan antara maslahah dan mafsadah dalam nafkah

anak dapat dilihat dari beberapa sudut:

Kadar Nafkah Berdasarkan Kemampuan

Nafkah anak harus diberikan mengikut kemampuan bapa. Hal ini supaya nafkah
yang ditetapkan tidak membebankan si bapa, dalam masa yang sama memastikan
keperluan anak tetap terjamin (Dimon, et.al, 2024). Penegasan terhadap nafkah anak
perlu diberikan mengikut kemampuan bapa menunjukkan penerapan maslahah
daruriyyah terhadap kedua-dua pihak. Dari sudut anak, nafkah bertujuan menjaga
keperluan asas kehidupan seperti makanan, tempat tinggal, pendidikan dan kesihatan,
yang berkait rapat dengan pemeliharaan nyawa dan kelangsungan hidup. Dalam masa
yang sama, syariah juga mengambil kira maslahah bapa agar tidak dibebankan melebihi
kemampuan sehingga menjejaskan kestabilan hidup dan tanggungjawab lain yang sah.
Pendekatan ini menolak mafsadah berbentuk tekanan kewangan melampau yang
akhirnya boleh menjejaskan kesejahteraan keluarga secara keseluruhan. Tuntutan
nafkah yang melebihi kemampuan juga boleh memberi kesan negatif kepada semua
pihak memperlihatkan prinsip dar’u al-mafasid mugaddam ‘ala jalb al-masalih, iaitu
mengelakkan kemudaratan didahulukan berbanding meraih manfaat.

Penetapan nafkah yang tidak munasabah bukan sahaja menzalimi bapa, malah

berpotensi menjejaskan kepentingan anak sendiri jika bapa gagal mematuhi perintah

17



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

mahkamah atau mengalami kejatuhan ekonomi yang seriuslika nafkah yang dituntut
melebihi kemampuan bapa, ia boleh menyebabkan tekanan kewangan yang memberi
kesan negatif kepada semua pihak, termasuk anak. Dalam menentukan kadar nafkah,
Mahkamah perlu mengambil kira kos sara hidup semasa, tanggungan lain yang perlu
dipikul oleh si bapa, dan keperluan asas anak yang berbeza mengikut umur serta tahap
pendidikan mereka (Ahmad, B. 2015). Oleh itu, kadar nafkah yang ditetapkan haruslah
fleksibel dan boleh disemak semula dari masa ke semasa mengikut perubahan ekonomi,
kenaikan kos sara hidup, serta peningkatan keperluan anak (Dimon, Z., et.al, 2023).
Dalam kes di mana bapa mengalami kesulitan kewangan secara tiba-tiba, misalnya
kehilangan pekerjaan atau menghadapi masalah kesihatan, Mahkamah perlu menilai

kembali jumlah nafkah yang dikenakan agar tidak membebankan mana-mana pihak.

Kepentingan Anak Sebagai Keutamaan

Dalam menentukan nafkah anak, kebajikan dan kesejahteraan anak perlu
menjadi keutamaan (Safitri, et.al, 2024). Ini termasuk keperluan pendidikan, perubatan,
dan kehidupan seharian yang stabil. Sekiranya bapa gagal memberikan nafkah yang
mencukupi, ia boleh memberi kesan negatif kepada perkembangan fizikal dan mental
anak, yang seterusnya boleh menimbulkan mafsadah dalam kehidupan mereka (Fudil,
et.al, 2022). Nafkah yang mencukupi membantu memastikan anak-anak dapat
memperoleh pendidikan yang baik, pemakanan yang mencukupi, dan penjagaan
kesihatan yang berkualiti. Penekanan maslahah terhadap kebajikan dan kesejahteraan
anak sebagai keutamaan menunjukkan pemeliharaan kepentingan asas yang selari
dengan magqasid syariah. Penyediaan nafkah yang mencukupi bagi keperluan pendidikan,
perubatan dan kehidupan harian yang stabil membawa maslahah kerana ia menjaga
nyawa, akal dan kelangsungan hidup anak. Pendidikan yang baik membantu
perkembangan intelek, pemakanan dan kesihatan yang mencukupi memastikan
pertumbuhan fizikal yang sihat, manakala kehidupan yang stabil memberi ruang kepada
perkembangan emosi dan sosial yang seimbang. Kesemua ini merupakan bentuk
maslahah daruriyyah dan hajiyyah yang wajib dipelihara oleh penanggung nafkah.
Sebaliknya, mafsadah yang akan timbul apabila nafkah tidak diberikan secara
mencukupi. Kegagalan bapa memenuhi tanggungjawab nafkah bukan sahaja

menjejaskan keperluan material anak, malah membawa kesan buruk terhadap

18



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
perkembangan fizikal dan mental mereka. Kesan ini boleh berpanjangan, termasuk

kelemahan prestasi akademik, masalah keyakinan diri dan gangguan dalam hubungan
sosial. Mafsadah ini bukan bersifat sementara, tetapi berpotensi menjejaskan masa
depan anak secara menyeluruh.

Selain itu, keperluan emosi dan psikologi anak juga perlu diberi perhatian.
Kegagalan mendapatkan nafkah yang mencukupi boleh menyebabkan anak kurang yakin
terhadap masa depan mereka (Nassuruddin, e.al, 2021). Ini boleh menjejaskan prestasi
akademik mereka serta hubungan sosial dengan rakan sebaya yang lain. Oleh itu, nafkah
anak bukan hanya perlu memenuhi keperluan fizikal tetapi juga memberi jaminan
kestabilan emosi kepada anak agar mereka dapat membesar dalam persekitaran yang
kondusif. Penegasan terhadap keperluan emosi dan psikologi anak memperlihatkan
bahawa mafsadah tidak terhad kepada kekurangan fizikal semata-mata. Ketidakcukupan
nafkah boleh mewujudkan rasa tidak selamat, kebimbangan terhadap masa depan dan
tekanan emosi, yang akhirnya menghalang anak membesar dalam persekitaran yang
kondusif. Oleh itu, pemenuhan nafkah yang mencukupi berfungsi sebagai mekanisme
menolak mafsadah, di samping merealisasikan maslahah jangka panjang dalam

kehidupan anak.

Mengelakkan Penyalahgunaan Tuntutan Nafkah

Terdapat kes di mana nafkah anak dijadikan alat untuk menekan pihak lain.
Tuntutan nafkah yang tidak munasabah boleh membawa kepada ketidakadilan dan
bebanan kewangan. Oleh itu, keseimbangan perlu dicapai agar tuntutan nafkah hanya
digunakan untuk keperluan sebenar anak dan bukan untuk kepentingan peribadi. Dalam
beberapa kes, terdapat ibu yang menuntut nafkah anak yang jauh lebih tinggi daripada
keperluan sebenar anak, sementara ada juga bapa yang cuba mengelak daripada
memberikan nafkah anak dengan alasan yang tidak munasabah (Khairifaizul, et.al, 2023).
Apabila nafkah anak dijadikan alat untuk menekan pihak lain atau memenuhi
kepentingan peribadi. Tuntutan nafkah yang tidak munasabah membawa kepada
ketidakadilan dan bebanan kewangan, terutamanya apabila jumlah yang dituntut jauh
melebihi keperluan sebenar anak. Ini merupakan mafsadah kerana ia menyalahi tujuan
asal pensyariatan nafkah, iaitu menjaga kebajikan anak, dan sebaliknya menimbulkan

konflik, penindasan serta ketegangan antara ibu dan bapa. Begitu juga perbuatan bapa

19



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

yang cuba mengelak daripada memberi nafkah dengan alasan yang tidak munasabah
turut dikategorikan sebagai mafsadah kerana mengabaikan hak anak dan mendedahkan
mereka kepada kemudaratan hidup.

Peranan Mahkamah amat penting dalam menyiasat tuntutan yang dibuat dan
memastikan bahawa nafkah yang diberikan benar-benar digunakan untuk manfaat anak.
Mahkamah boleh meminta penyata perbelanjaan dan bukti penggunaan nafkah anak
bagi mengelakkan sebarang penyelewengan berlaku (Rapini, 2023). Selain itu, kawalan
yang lebih ketat perlu diwujudkan bagi memastikan bahawa nafkah anak digunakan
secara betul dan tidak disalahgunakan. Satu pendekatan yang boleh diambil ialah dengan
menyalurkan nafkah anak secara langsung kepada institusi pendidikan, perubatan, atau
penyedia perkhidmatan yang relevan bagi memastikan bahawa keperluan anak benar-
benar dipenuhi.

Mahkamah memainkan peranan penting dalam memastikan keseimbangan
antara maslahah dan mafsadah. Hakim perlu mempertimbangkan semua aspek
termasuk pendapatan bapa, keperluan anak, dan keadaan ekonomi semasa sebelum
menetapkan jumlah nafkah (Devy, S. 2020). Maslahah melalui penekanan bahawa
nafkah perlu difokuskan semata-mata kepada keperluan sebenar anak. Maka peranan
Mahkamah dalam menyiasat tuntutan, meminta penyata perbelanjaan dan bukti
penggunaan nafkah bertujuan memastikan nafkah benar-benar dimanfaatkan untuk
pendidikan, perubatan dan keperluan asas anak. Langkah kawalan yang lebih ketat,
termasuk penyaluran nafkah secara langsung kepada institusi berkaitan, merupakan
bentuk maslahah yang bersifat pencegahan. la bukan sahaja menjamin kebajikan anak,
tetapi juga menutup ruang penyelewengan dan salah guna yang boleh menimbulkan

mafsadah pada masa hadapan.

b) Implikasi Terhadap Pengabaian Nafkah Anak

Terdapat banyak kes di mana nafkah anak diabaikan, sama ada akibat perceraian,
masalah kewangan atau sikap tidak bertanggungjawab ibu bapa. Pengabaian nafkah
anak boleh membawa pelbagai implikasi yang serius, bukan sahaja kepada anak-anak
yang terkesan secara langsung tetapi juga kepada masyarakat secara keseluruhan.Dari
sudut emosi dan psikologi, anak-anak yang diabaikan nafkahnya sering mengalami
tekanan perasaan, kemurungan dan rasa rendah diri. Mereka mungkin merasa tidak

20



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
dihargai atau ditinggalkan oleh ibu bapa mereka, terutama jika melihat rakan sebaya

mereka hidup dalam keadaan lebih selesa (Nasution, R. F. 2021). Akibatnya, mereka
mungkin menyimpan perasaan marah atau dendam yang boleh membawa kepada
masalah tingkah laku seperti memberontak atau kemurungan. Implikasi lebih besar juga
dapat dilihat dalam institusi kekeluargaan dan masyarakat. Apabila seorang ibu terpaksa
menanggung anak-anak seorang diri tanpa bantuan nafkah daripada si bapa, beban
kewangan yang besar boleh menyebabkan tekanan emosi (Isahak, et.al, 2009). Keadaan
ini boleh membawa kepada masalah rumah tangga lain seperti tekanan mental,
pertelingkahan dan ketegangan dalam hubungan kekeluargaan.

Pada peringkat anak, kegagalan menerima nafkah memberi kesan langsung
kepada emosi dan psikologi seperti tekanan perasaan, kemurungan dan rasa rendah diri.
Keadaan ini menjejaskan kestabilan jiwa dan perkembangan mental anak, malah boleh
mencetuskan masalah tingkah laku seperti memberontak atau menyimpan perasaan
dendam. Mafsadah ini bukan bersifat sementara, sebaliknya boleh berpanjangan dan
mempengaruhi pembentukan personaliti serta masa depan anak. Mafsadah tersebut
turut merebak ke institusi kekeluargaan, khususnya apabila ibu terpaksa memikul
tanggungjawab membesarkan anak seorang diri tanpa sokongan nafkah daripada bapa.
Beban kewangan yang berat sering disertai tekanan emosi dan mental, lalu mencetuskan
pertelingkahan, ketegangan dan ketidakstabilan hubungan kekeluargaan. Keadaan ini
bertentangan dengan matlamat syariah yang menuntut ketenangan, keharmonian dan
keadilan dalam keluarga.

Dari perspektif masyarakat pula, apabila semakin ramai anak tidak mendapat
nafkah, masalah sosial seperti peningkatan kadar kemiskinan dan jenayah akan semakin
menjadi-jadi serta memberi kesan negatif kepada pembangunan negara (Rashid, A. R. A.
2006). Peningkatan bilangan anak yang tidak mendapat nafkah digambarkan sebagai
punca kepada masalah sosial yang lebih luas seperti kemiskinan dan jenayah. Mafsadah
ini bersifat kolektif kerana kesannya tidak terhenti kepada individu atau keluarga
tertentu, tetapi menjejaskan kestabilan sosial dan pembangunan negara. Apabila
keperluan asas anak gagal dipenuhi, mereka lebih terdedah kepada keciciran pendidikan,
tekanan hidup dan pengaruh negatif, yang akhirnya menyumbang kepada keruntuhan
sosial.

Bagi mengatasi implikasi ini, pelbagai langkah boleh diambil termasuk

21



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

penguatkuasaan undang-undang yang lebih tegas terhadap bapa yang mengabaikan
nafkah anak mereka. Mahkamah dan badan yang berkaitan perlu memastikan keputusan
mengenai nafkah dipatuhi dan mengambil tindakan undang-undang terhadap mereka
yang enggan membayar nafkah dengan sengaja. Selain itu, kesedaran dalam masyarakat
mengenai kepentingan nafkah anak perlu dipertingkatkan melalui kempen dan
pendidikan agar ibu bapa memahami bahawa memberikan nafkah bukanlah satu pilihan,
tetapi satu kewajipan. Bantuan kewangan dan perlindungan juga perlu disediakan
kepada ibu atau penjaga yang menghadapi kesukaran akibat pengabaian nafkah.
Kesimpulannya, pengabaian nafkah anak membawa implikasi yang serius kepada
anak-anak, keluarga dan masyarakat. la boleh memberi kesan negatif kepada kestabilan
sosial dan ekonomi negara. Oleh itu, kesedaran dan tindakan yang tegas perlu diambil
bagi memastikan setiap anak mendapat hak mereka untuk hidup dalam keadaan yang

baik dan terpelihara.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, konsep maslahah dan mafsadah memainkan peranan
penting dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil dan sewajarnya. Maslahah
menuntut agar kepentingan dan kebajikan anak-anak diutamakan, khususnya dalam
memastikan mereka mendapat kehidupan yang selesa dan sempurna dari segi keperluan
asas seperti makanan, pakaian, pendidikan, tempat tinggal, dan kesihatan. Dalam masa
yang sama, konsep mafsadah perlu dielakkan agar tidak wujud sebarang unsur kezaliman
atau kesusahan sama ada kepada penerima nafkah mahupun pemberi nafkah.

Dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil, kesesuaian dan keseimbangan
antara keperluan anak dan kemampuan bapa perlu diberi perhatian. Nafkah yang
diberikan harus mengambil kira tahap kehidupan semasa, kos sara hidup, serta keperluan
khusus anak-anak yang mungkin berbeza bergantung pada umur, pendidikan, dan
keadaan kesihatan mereka. Oleh itu, konsep maslahah memastikan bahawa hak anak
tidak dinafikan, manakala konsep mafsadah menghindari tekanan kewangan yang tidak
mampu ditanggung oleh pihak yang memberi nafkah iaitu si bapa.

Di samping itu, masyarakat juga memainkan peranan penting dalam membentuk
kesedaran tentang tanggungjawab nafkah anak. Didikan agama dan nilai moral perlu

diperkukuhkan agar ibu bapa memahami bahawa memberikan nafkah bukan hanya satu

22



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
kewajipan agama dan undang-undang, tetapi juga satu amanah yang perlu dipenuhi

dengan penuh tanggungjawab. Tindakan mengabaikan nafkah bukan sahaja menzalimi
anak-anak, malah boleh menyebabkan keruntuhan institusi keluarga dan meningkatkan
masalah sosial dalam masyarakat.

Kesimpulannya, konsep maslahah dan mafsadah dalam penentuan nafkah anak
bukan sekadar satu perbincangan teori, tetapi satu prinsip penting yang perlu diterapkan
dalam kehidupan seharian. Nafkah yang adil akan memastikan anak-anak membesar
dengan sempurna dan tidak mengalami kesusahan akibat kecuaian bapa dalam
melaksanakan tanggungjawab mereka. Pada masayang sama, keadilan dalam nafkah juga
perlu mengambil kira kemampuan pihak yang memberi nafkah agar tidak membebankan
mereka secara keterlaluan. Oleh itu, kefahaman yang jelas mengenai konsep ini amat
penting untuk mewujudkan keseimbangan dalam keluarga dan masyarakat serta

memastikan kebajikan generasi akan datang terpelihara dengan baik.

RUJUKAN

Ahmad, B. (2015). Penentuan Kriteria Kifayah dan Ma'ruf Nafkah Isteri dan Anak di Malaysia. University
of Malaya (Malaysia).

Ahmad, B. (2019). Penentuan Kifayah adna sebagai Jaminan Nafkah Isteri di dalam Islam: Kajian kes di
Lembah Klang, Malaysia. UMRAN: International Journal of Islamic and Civilizational
Studies, 6(2), 111-126.

Ahmad, B., Wahab, M. A,, Azahari, R., & Ab Rahman, A. (2016). Pentaksiran Nafkah Anak Berasaskan
Kriteria Kifayah Dan Ma’ruf: Kajian Kes Di Malaysia. Akademi Pengajian Islam, Universiti
Malaya.

Ahmad, R. (2016). Salah Faham Terhadap Standard Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menangani Isu-Isu
Semasa Di Malaysia. MAQASID AL-SHARIAH, 15.

Akbar Sarif & Ridzwan Ahmad. (2017). Konsep Maslahah Dan Mafsadah Menurut Imam Al-Ghazali.
Jurnal Peradaban Islam, Vol. 13, No. 2, November 2017, 353-368. Universiti Malaya.

Ardyan, E., Boari, Y., Akhmad, A., Yuliyani, L., Hildawati, H., Suarni, A., ... & Judijanto, L. (2023). Metode
penelitian kualitatif dan kuantitatif: Pendekatan metode kualitatif dan kuantitatif di berbagai
bidang. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Aziz, N. M. (2012). Urgensi Penelitian Dan Pengkajian Hukum Dalam Pembentukan Peraturan
Perundang-Undangan. Jurnal Rechts Vinding: Media Pembinaan Hukum Nasional, 1(1), 17-31.

Azizi, A. Q. (2016). Jaminan Hak Nafkah Anak dalam Hukum Keluarga Islam di Indonesia. Program Pasca
Sarjana UIN Sunan Kalijaga.

Bahri, S. (2015). Konsep Nafkah Dalam Hukum Islam (Conjugal Need Concept In Islamic Law). Kanun
Jurnal llmu Hukum, 17(2), 387-388.

Devy, S. (2020). Pertimbangan hakim dalam menetapkan nafkah anak pasca perceraian (studi putusan
hakim nomor 0233/pdt. g/2017/ms-mbo). El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga.

Dimon, Z., & Jusoh, Z. Y. M. (2023, November). 1034-Perubahan Perintah Nafkah Anak Disebabkan
Keperluan Kos Sara Hidup: Perbandingan Undang-Undang Keluarga Islam dan Sivil. In Selangor.
International Conference on Syariah & Law.

23



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan

Dimon, Z., & Jusoh, Z. Y. M. (2024). Pengubahan Perintah Nafkah Anak Berdasarkan Kos Sara Hidup
Dari Perspektif Undang-Undang di Malaysia: Changes in Child Maintenance Orders Based on
The Cost of Living From A Legal Perspective In Malaysia. Journal of Muwafagqat, 7(2), 86-99.

Durotun, N. (2024). Analisis Penentuan Kadar Nafkah Istri Dan Anak Pasca Cerai Gugat Perspektif
Jurimetri Dan Maslahah Mursalah (Studi Putusan-Putusan di Pengadilan Agama Kab. Madiun
tahun 2023) (Doctoral dissertation, IAIN PONOROGO).

Firmanto, T., Sufiarina, S., Reumi, F., & Saleh, I. N. S. (2024). Metodologi Penelitian Hukum: Panduan
Komprehensif Penulisan limiah Bidang Hukum. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Fudil, N., Saidon, R., & Huda, N. (2022). Hak Anak-Anak Dalam Pengurusan Nafkah Menurut Perspektif
Keluarga Islam. International Journal Of Law, Government And Communication (I/JLGC), 7(28),
217-224.

Fuad, Z., Furgani, H., Zakaria, R. H., & Adha, S. I. (2024). Considering debt in the perspective of magasid
al-shariah: maslahah versus mafsadah. Petita: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Syariah.
https://doi.org/10.22373/petita.v9i1.243

Hidayatullah, S. (2018). Maslahah Mursalah Menurut Al-Ghazali. Al-Mizan: Jurnal Hukum Dan Ekonomi
Islam, 2(1), 115-163.

Hikmah, N., & Yazid, M. (2024). Magashid Al-Syariah as a Contemporary Economic Solution According
to Yusuf Al-Qaradawi. ITQAN: Journal of Islamic Economics, Management, and Finance, 4(1),
51-63. https://doi.org/10.57053/itgan.v4il1.62

Ibrahim, B., & Mohd, A. (2013). Hak anak terhadap nafkah dalam perundangan Islam: Sejauh manakah
bapa bertanggungjawab menanggung nafkah anaknya. Jurnal Muamalat, 10.

Isahak, D., Selvaratnam, D. P., & Idris, N. A. H. (2009). Isu dan cabaran ibu tunggal dalam menghadapi
perubahan persekitaran global. Proceedings of PERKEM, IV (1), 324-336.

Ismail, M. H., & Isa, M. A. N. M. (2024) Analisis Penentuan Kadar Nafkah Istri Dan Anak Pasca Cerai
Gugat Perspektif Jurimetri Dan Maslahah Mursalah. Malaysian Journal of Law & Society, 34(1).

Ismail, M. H., & Isa, M. A. N. M. (2024). Analisis Iltem Nafkah Selain Keperluan Asas Dalam Perintah
Nafkah. Malaysian Journal of Law & Society, 34(1).

Khairifaizul, N. A. B. (2023). Alasan Pengabaian Nafkah Oleh Suami Dalam Putusan Fasakh: Studi
Perbandingan Hakim Mahkamah Rendah Syariah Seri Iskandar, Negeri Perak Dan Wilayah
Persekutuan Kuala Lumpur (Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau).

Man, S. (2022). Figh Semasa: Konsep dan Aplikasinya. Jabatan Agama Islam Negeri Selangor, accessed
May, 31.

Nasohah, Z. (2018). Analisa keputusan mahkamah Syariah dalam penentuan kadar dan bentuk nafkah
anak. In Proceeding 3rd International Seminar on Islamic Thought.

Nassuruddin, A. S. M. (2021). Pembiayaan nafkah ibu bapa: Kajian pelaksanaan di Pasir Mas
Kelantan. RABBANICA-Journal of Revealed Knowledge, 2(2), 97-112.

Nasution, R. F. (2021). Kondisi psikologis anak pencari nafkah di bawah umur (studi kasus anak
pemulung di Kelurahan Aek Tampang Kota Padangsidimpuan Selatan) (Doctoral dissertation,
IAIN Padangsidimpuan).

Rapini, A. M. (2023). 1054-Pembuktian Kes Tuntutan Berkaitan Cuai Nafkah: Kajian Terhadap
Pembelaan Peningkatan Kos Sara Hidup.

Rashid, A. R. A. (2006). Institusi keluarga menghadapi cabaran alaf baru. Utusan Publications.

Sabarudin, S., Nor, A. M., Urus, N. S. T., & Sulaiman, N. (2025). Kesalahan Matrimoni: Analisis dari
Perspektif Hukum Syarak dan Perundangan Islam di Malaysia. Journal of Contemporary Islamic
Studies, 11, 2.

Safitri, D. A., & Ahmad, M. J. (2024). Tanggungjawab orangtua atas nafkah anak pasca perceraian. Court
review: Jurnal Penelitian Hukum (e-ISSN: 2776-1916), 4(01), 34-56.

Sarbini, M., Sulong, J., & Basir, N. (2024). Kesediaan Pelaksanaan Undang-Undang Jenayah Islam di
Malaysia. Penerbit USM.

24



Jurnal Sains Sosial Malaysian
Journal of Social Science
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62
Sabil, J., & Fazira, N. (2024). The Magqashid Sharia Perspective on Women's Involvement in Supporting
Family Livelihoods in Jantho City. Maqasidi, 263-272.
https://doi.org/10.47498/magasidi.v4i2.4116
Sarif, A, & Ahmad, R. (2017). Konsep maslahah dan mafsadah menurut Imam al-
Ghazali. Tsaqafah, 13(2), 353-368.
Tafsir Al-Muyassar (2009), Majma' Al-Malik Fahd Percetakan Al-Quran Al-Karim, Arab Saudi
Zaini Nasohah. (2016). Analisa Keputusan Mahkamah Syariah Dalam Penentuan Kadar Dan Bentuk
Nafkah Anak. Pusat Figh Kontemporari dan Pematuhan Syariah, Fakulti Pengajian Islam,
Universiti Kebangsaan Malaysia.
Zulkifli Mohamad Al-Bakri. (2017). Al-Figh Al-Manhaji: Kekeluargaan Islam Dalam Mazhab Al-Syafi’i
(Halaman 299 -328). Darul Syakir Enterprise.Kuala Lumpur.

Kes-kes

Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt. Mohd Sidque [2004] 18(2) JH 269-277
Rokiah lwn Abdul Aziz [1988] 4(1) JH 156-164

Hasanah bt Abdullah Iwn Ali b. Muda [1999] 13(2) JH 159-184

Azizan b. Marzuki lwn Maharum bt Abdullah [2002] 15(1) JH 13-23

Statut
Akta Undang-Undang Keluarga Islam (W. Persekutuan) 1984.

25



