
Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

1 

 

 
KONSEP MASLAHAH DAN MAFSADAH DALAM MENENTUKAN JUMLAH NAFKAH ANAK 

YANG ADIL 
 

Abdul Karim Ibrhim, Mohd Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 
 

abdulkarim@unimel.edu.my, mohdsabree@unimel.edu.my & kamarulariffin@uitm.edu.my 
Universiti Islam Melaka & Universiti Teknologi MARA Pulau Pinang 

 
Article History: 

Received: 20 November 2025 
Accepted: 25 November 2025 
Published: 26 Disember 2025 

 
Abstrak 

 

Kajian ini meneliti penerapan konsep maslahah dan mafsadah dalam penentuan kadar dan 
bentuk nafkah anak di Mahkamah Syariah di Malaysia. Objektifnya ialah menjelaskan 
bagaimana kepentingan dan kebajikan anak dipelihara tanpa menimbulkan kemudaratan 
yang berlebihan kepada bapa selaku penanggung nafkah, selaras dengan kehendak 
maqasid al-syariah. Dari segi metodologi, kajian ini bersifat normatif dan kualitatif, 
menggunakan pendekatan perundangan dan konseptual berasaskan analisis kepustakaan 
terhadap peruntukan undang-undang keluarga Islam, karya fiqh, artikel akademik serta 
beberapa kes terpilih Mahkamah Syariah. Analisis preskriptif digunakan bagi menilai sejauh 
mana prinsip maslahah dan mafsadah diambil kira dalam penghakiman nafkah anak. 
Dapatan menunjukkan bahawa peruntukan undang-undang dan keputusan mahkamah 
secara umum menegaskan kewajipan nafkah anak berasaskan dua kriteria utama, iaitu 
keperluan munasabah anak dan kemampuan sebenar bapa. Kewajipan ini merangkumi 
komponen makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan dan perubatan. Namun, 
penerapan konsep maslahah dan mafsadah dalam penghakiman masih belum digarap 
secara eksplisit sebagai kerangka penilaian yang sistematik, khususnya dalam menimbang 
maslahah jangka panjang anak dan risiko mafsadah kepada bapa seperti beban kewangan 
melampau atau konflik litigasi berpanjangan. Kajian ini mengisi kelompangan literatur 
dengan menghubungkan secara langsung perbincangan teoritikal maslahah dan mafsadah 
kepada praktis penghakiman nafkah anak di Malaysia. Ia juga mencadangkan 
pembangunan garis panduan pentaksiran nafkah berteraskan maqasid al-syariah serta 
pengukuhan mekanisme penguatkuasaan bagi menangani pengabaian nafkah, sekali gus 
menyumbang kepada pemerkasaan perlindungan kebajikan anak dalam sistem 
perundangan Syariah negara. Implikasi kajian turut relevan kepada pembuat dasar, 
pengamal undang-undang dan institusi kehakiman dalam memperkemas polisi nafkah anak 
yang lebih responsif terhadap realiti sosioekonomi semasa serta menjamin keadilan antara 
semua pihak yang terlibat. 
 
Kata Kunci: maslahah dan mafsadah, kadar dan bentuk, nafkah anak, mahkamah 
syariah,maqasid syariah 

 

 

 

 

mailto:abdulkarim@unimel.edu.my


Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

2 
 

Abtract 
 

This study examines the application of the concepts of maslahah and mafsadah in 
determining the rate and form of child maintenance in the Syariah Courts of Malaysia. Its 
objective is to clarify how the interests and welfare of the child are safeguarded without 
imposing undue hardship on the father as the maintenance provider, in line with the 
requirements of the maqasid al-shariah. Methodologically, the study is normative and 
qualitative, employing legal and conceptual approaches based on a literature analysis of 
Islamic family law provisions, classical and contemporary fiqh works, academic articles, and 
selected Syariah Court cases. A prescriptive analysis is used to assess the extent to which 
the principles of maslahah and mafsadah are taken into account in child maintenance 
judgments. The findings indicate that statutory provisions and judicial decisions generally 
affirm the obligation of child maintenance based on two primary criteria: the reasonable 
needs of the child and the actual financial capacity of the father. These encompass essential 
components such as food, clothing, accommodation, education, and medical care. 
However, the application of maslahah and mafsadah in judicial reasoning has yet to be 
articulated explicitly as a systematic evaluative framework, particularly in balancing the 
child’s long-term welfare with potential mafsadah to the father, such as excessive financial 
burden or prolonged litigation. This study fills a gap in the literature by directly linking 
theoretical discussions of maslahah and mafsadah to the practical adjudication of child 
maintenance in Malaysia. It also proposes the development of a maqasid-based 
assessment guideline for determining maintenance, alongside strengthened enforcement 
mechanisms to address cases of maintenance neglect. Collectively, these efforts contribute 
to enhancing the protection of child welfare within the Syariah legal system. The 
implications of this study are also relevant for policymakers, legal practitioners, and judicial 
institutions in refining child maintenance policies that are more responsive to current 
socioeconomic realities while ensuring fairness for all parties involved. 
 
Keywords: maslahah and mafsadah, rate and form, child maintenance, Syariah Court, 
maqasid al-shariah 
 
 

PENDAHULUAN 
 

Dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil, konsep maslahah dan mafsadah 

menjadi elemen penting bagi memastikan keseimbangan antara hak seorang anak sebagai 

penerima nafkah dan kemampuan seorang bapa sebagai pemberi nafkah (Durotun, N, 2024). 

Maslahah merujuk kepada segala bentuk kebaikan dan manfaat yang dapat menjamin 

kesejahteraan hidup, manakala mafsadah pula merujuk kepada sebarang bentuk 

kemudaratan atau keburukan yang boleh membawa pelbagai kesan negatif (Ahmad, R. ,2016).  

Dalam konteks nafkah anak, maslahah membawa maksud keperluan asas yang wajib 

dipenuhi bagi memastikan anak membesar dalam keadaan sejahtera. Keperluan ini meliputi 

makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan dan perubatan (Ismail, M. H., et.al, 2024). Jika 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

3 

 

keperluan ini tidak dipenuhi dengan baik, anak mungkin menghadapi kesukaran dalam 

kehidupan, yang akhirnya boleh menjejaskan kesejahteraan mereka secara fizikal dan emosi. 

Oleh itu, maslahah menuntut agar jumlah nafkah yang diberikan mencukupi supaya anak 

mendapat kehidupan yang stabil dan selesa. 

Sebaliknya, mafsadah dalam konteks ini boleh berlaku dalam pelbagai bentuk. Sebagai 

contoh, jika kadar nafkah anak yang diberikan oleh si bapa terlalu rendah, anak mungkin 

terpaksa hidup dalam kesusahan, tidak mendapat pendidikan yang sewajarnya atau 

menghadapi masalah kesihatan akibat kekurangan penjagaan yang baik dan mencukupi. 

Namun, jika jumlah nafkah anak terlalu tinggi dan tidak seimbang dengan kemampuan bapa, 

ia juga boleh menyebabkan tekanan kewangan kepada seorang bapa yang boleh menjejaskan 

kehidupannya serta tanggungjawabnya yang lain. Oleh itu, keseimbangan antara maslahah 

dan mafsadah perlu dititikberatkan supaya keadilan dapat dicapai dalam pemberian nafkah 

anak (Durotun, N, 2024) . 

Dalam hal nafkah anak, keadilan bermaksud setiap anak diberikan jumlah yang 

mencukupi mengikut keperluan mereka tanpa ada unsur diskriminasi atau pilih kasih (Azizi, A. 

Q., 2016). Sebagai contoh, seorang anak yang masih kecil mungkin memerlukan jumlah nafkah 

yang berbeza berbanding anak yang sudah dewasa dan sedang melanjutkan pelajaran. Oleh 

itu, keadilan dalam pemberian nafkah bukanlah bermaksud semua anak menerima jumlah 

yang sama, tetapi lebih kepada memastikan keperluan mereka dipenuhi secara adil 

berdasarkan keadaan mereka. 

Kajian ini sangat penting dalam mengkaji pelaksanaan perintah pemberian nafkah 

anak seimbang dalam menjaga maslahah dan menjauhi mafsadah. Kajian ini juga memberikan 

tumpuan kepada menjaga kedua-dua belah pihak iaitu pihak anak dan pihak bapa supaya 

kedua-dua mendapat hak yang sebenarnya menurut maqasid syariah. 

 

PENSYARIATAN KEWAJIPAN NAFKAH ANAK 

 
Nafkah anak merupakan suatu kewajipan yang telah ditetapkan bagi memastikan 

kebajikan dan kesejahteraan anak terpelihara. Kewajipan ini adalah satu perintah yang 

menjelaskan tanggungjawab bapa dalam menyediakan nafkah kepada anak-anak. Seorang 

bapa bertanggungjawab sepenuhnya dalam menyediakan nafkah kepada anak-anaknya. Ini 

termasuk makanan, pakaian, tempat tinggal dan segala keperluan asas lain. Kewajipan ini 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

4 
 

bukanlah sesuatu yang boleh diabaikan kerana ia merupakan hak anak yang perlu dipenuhi. 

Walaubagaimanapun, nafkah anak hendaklah diberikan mengikut kadar kemampuan si bapa 

serta keperluan si anak.  

Dalil yang menegaskan bahawa pemberian nafkah hendaklah berdasarkan 

kemampuan si bapa dapat dilihat dalam Surah At-Talaq ayat 7 yang bermaksudnya:  

Hendaklah orang yang mampu memberi nafkah menurut kemampuannya; dan 

sesiapa yang di sempitkan rezekinya, maka hendaklah ia memberi nafkah dari 

apa yang diberikan Allah kepadanya (sekadar yang mampu); Allah tidak 

memberati seseorang melainkan (sekadar kemampuan) yang diberikan Allah 

kepadanya. (Orang-orang yang dalam kesempitan hendaklah ingat bahawa) 

Allah akan memberikan kesenangan sesudah berlakunya kesusahan."(Surah At-

Talaq: Ayat 7) 

Di dalam Tafsir Al-Muyassar (2009) menerangkan bahawa hendaklah suami menafkahi istri 

yang ditalaknya dan anaknya sesuai kemampuannya sekiranya suami seorang yang senang. 

Sekiranya dia seorang miskin, maka hendaknya dia menafkahi sesuai dengan kadar yang Allah 

berikan. Orang yang miskin tidak dibebani seperti orang yang mampu. Allah akan menjadikan 

kelapangan dan kecukupan sesudah kesempitan dan kekurangan.  Ayat ini memberikan garis 

panduan bahawa pemberian nafkah tidak boleh membebankan seseorang melebihi 

kemampuannya. Dalam konteks nafkah anak, seorang bapa harus memberikan nafkah 

mengikut kemampuannya tanpa menzalimi dirinya sendiri. Sekiranya dia mempunyai rezeki 

yang luas, maka nafkah yang diberikan harus lebih baik, manakala jika dia berada dalam 

keadaan kesempitan, maka dia hanya diwajibkan memberi nafkah mengikut apa yang 

termampu. Selain dalil daripada Al-Quran, terdapat juga hadis-hadis Rasulullah SAW yang 

memperjelaskan kewajipan nafkah terhadap anak-anak.  

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Amr RA, Rasulullah SAW 

bersabda: 

Maksudnya:  

"Sudah cukup seseorang itu dikatakan berdosa jika dia mensia-siakan orang yang 

menjadi tanggungannya." 

 (HR Muslim, No. 996) 
Hadis ini memberi peringatan bahawa seorang bapa yang mengabaikan tanggungjawab 

nafkah terhadap anak-anaknya dianggap berdosa. Ini menunjukkan bahawa Islam meletakkan 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

5 

 

nafkah sebagai satu kewajipan yang tidak boleh dipandang remeh, kerana ia melibatkan 

kesejahteraan dan kehidupan anak-anak. Di samping itu, terdapat juga hadis lain yang 

menjelaskan ganjaran bagi mereka yang memberikan nafkah dengan ikhlas. Rasulullah SAW 

bersabda: 

Maksudnya:  

"Tidaklah seseorang yang memberi nafkah kepada keluarganya dengan niat 

mengharap ganjaran dari Allah, melainkan ia akan dikira sebagai sedekah." 

  (HR Bukhari, No. 5351) 
 

Hadis ini menjelaskan bahawa nafkah yang diberikan kepada anak bukan sekadar satu 

tanggungjawab, tetapi juga merupakan satu bentuk ibadah yang mendapat ganjaran pahala 

daripada Allah SWT. Dalil-dalil yang dinyatakan dengan jelas dan terperinci sepertimana di 

atas jelas menunjukkan bahawa memberi nafkah kepada anak adalah satu kewajipan dan 

tuntutan dalam Islam yang tidak boleh sama sekali diabaikan. Islam sebagai sebuah agama 

yang syumul menekankan bahawa nafkah anak harus diberikan mengikut kemampuan 

seorang bapa, namun mereka yang mengabaikan tanggungjawab ini adalah dianggap berdosa. 

Pada masa yang sama, Allah SWT menjanjikan ganjaran besar bagi mereka yang menunaikan 

nafkah dengan ikhlas. 

 

SOROTAN LITERATUR 
 
a) Konsep Maslahah Dan Mafsadah 
 

Kajian oleh Saadan Man (2022) di dalam artikelnya Fiqh Semasa: Konsep Dan 

Aplikasinya mendapati bahawa aplikasi fiqh semasa dalam kehidupan umat Islam 

membolehkan mereka sentiasa mengadaptasi syariat Islam dalam dunia kontemporari 

yang penuh mencabar ini. Fiqh semasa adalah sebuah gagasan fleksibel syariat Islam 

yang mengoperasikan ijtihad berdasarkan realiti persekitaran dan keperluan masyarakat 

setempat. Ia membuktikan bahawa syariat Islam berupaya menjawab segala isu dan 

permasalahan umat pada setiap zaman dan tempat sekaligus memberi isyarat bahawa 

syariat Islam itu sesuai untuk diamalkan sepanjang zaman. Maslahah dan mafsadah 

merupakan konsep yang sentiasa dijadikan sandaran utama oleh para ulama dalam 

menyelesaikan pelbagai permaslahan hukum Islam yang baharu pada setiap zaman dan 

tempat.  



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

6 
 

Kajian oleh Sarif, A., & Ahmad, R. (2017) dalam artikelnya Konsep Maslahah Dan 

Mafsadah Menurut Imam Al-Ghazali telah meneliti kedua konsep ini. Mencapai 

maslahah dan menolak mafsadah antara tujuan dalam menetapkan hukum Islam. Para 

ulama menjadikan kedua konsep tersebut pegangan utama ketika menangani 

permasalahan hukum. Menggunakan pendekatan maslahah dan mafsadah dalam 

menentukan sesuatu hukum bukan bermakna menjadikan hawa nafsu atau kepentingan 

manusia semata-mata sebagai sumber hukum. Penentuan suatu hukum berdasarkan 

konsep maslahah dan mafsadah juga bukan semata-mata berdasarkan tujuan duniawi 

sehingga mengetepikan syarak. Pemahaman yang menyeluruh tentang maslahah dan 

mafsadah dalam penyelesaian hukum amat diperlukan, hal ini agar tidak terjadi 

kesalahan dalam pengambilan suatu hukum dengan menggunakan konsep tersebut. 

Para ulama kita mempunyai pendekatan dalam menentukan hukum dengan 

menggunakan konsep maslahah dan mafsadah yang kedua-duanya terangkum dalam 

Maqasid Syariah. 

Kajian oleh Hidayatullah, S. (2018) dalam artikelnya Maslahah Mursalah Menurut 

Al-Ghazali. Ada menyatakan beberapa kriteria atau syarat yang perlu dipenuhi bagi 

mengamalkan konsep maslahah dan mafsadah yang sebenar. Antara syarat beramal 

dengan maslahah menurut Imam Al-Ghazali adalah seperti berikut:  

i. Maslahah itu hendaklah sesuai dengan maksud dan tujuan syarak. Ini adalah 

tahap penerimaan sesuatu maslahah atau penolakan sesuatu mafsadah. Jika ia sesuai 

dengan maksud dan tujuan syarak, maka ia diterima dan jika ia tidak sesuai dengan 

tujuan dan kehendak syarak, maka ia tertolak.  

ii. Maslahah itu hendaklah tidak bertentangan dengan nas-nas syarak. Jika 

betentangan, maka ia tertolak.  

Iii . Maslahah itu hendaklah tidak bertentangan dengan dalil-dalil yang lebih kuat 

seperti Ijmak dan Qiyas mahupun mana-mana sumber lain yang dipercayai lebih kuat 

daripadanya. Syarat-syarat ini diterima pakai oleh para ulama kita dalam beramal dengan 

konsep maslahah dan mafsadah yang sebenar.  

Kajian oleh Fuad, et.al, (2024) dalam artikelnya Considering Debt In The 

Perspective Of Maqasid Al-Shariah: Maslahah Versus Mafsadah mendapati Mafsadah 

dalam Maqasid al-Syariah  berkaitan dengan kemudaratan atau kerugian, terutamanya 

dalam konteks memenuhi keperluan hidup. Ia menekankan kesan negatif hutang 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

7 

 

terhadap kesejahteraan, serta membimbing pertimbangan etika dalam amalan 

kewangan menurut tradisi Islam. Namun kajian ini tidak menumpukan kepada 

kehutangan yang berlaku akibat daripada nafkah tertunggak yang diabaikan oleh ayah. 

Sedangkan kajian terhadap nafkah anak ini merupakan perkara yang sangat penting bagi 

mengelakkan kemudaratan kepada anak kecil tersebut. 

Kajian yang dilakukan oleh Hikmah, et.al, (2024) dalam artikelnya Maqashid Al-

Syariah as a Contemporary Economic Solution According to Yusuf Al-Qaradawi 

menjelaskan maksud Mafsadah dalam Maqasid Al-Syariah adalah merujuk kepada 

kemudaratan atau kerosakan yang perlu dielakkan dalam amalan ekonomi. Ia 

menekankan kepentingan memastikan kelangsungan hidup dan kesejahteraan, selaras 

dengan matlamat mempromosikan keadilan sosial dan sistem ekonomi beretika. Kajian 

ini juga menekankan potensi Maqasid Al-Syariah untuk membimbing polisi ekonomi ke 

arah mencapai kesejahteraan bersama (maslahah). Penyelidikan ini menganalisis 

pandangan Al-Qaradawi mengenai kemiskinan, ketidaksamaan kekayaan, dan riba. 

Penemuan menunjukkan bahawa penerapan prinsip Islam dapat menangani cabaran 

ekonomi kontemporari dengan berkesan. Kajian ini menyimpulkan bahawa pendekatan 

Al-Qaradawi menawarkan pandangan yang bernilai untuk membina sistem ekonomi 

yang lebih adil dan mampan, terutamanya dalam konteks globalisasi dan krisis 

kewangan. Namun kajian ini bersifat umum terhadap ekonomi global. Oleh itu,satu 

kajian yang lebih tertumpu kepada ekomoni keluarga seperti nafkah perlu bagi 

menangani krisis rumah tangga akibat daripada pengabaian terhadap nafkah anak. 

Pengabaian nafkah anak juga membawa kepada mafsadah yang lebih besar dalam 

masyarakat jika tidak ditanggani dengan betul. 

Kajian oleh Sabil, et.al, (2024) menerangkan dalam artikelnya The Maqashid 

Sharia Perspective on Women’s Involvement in Supporting Family Livelihoods in Jantho 

City membincangkan manfaat dan potensi mafsadat penglibatan wanita dalam mata 

pencarian keluarga, dengan menekankan keperluan untuk mengimbangi kedua-dua 

aspek ini. Ia menyoroti sifat subjektif manfaat berbanding sifat objektif mafsadat. Ia 

mencadangkan keperluan penilaian yang teliti berdasarkan keadaan tertentu. Ia 

menyatakan bahawa sistem sosial di Pasar Jantho mematuhi adab yang sesuai, 

mengurangkan risiko yang berkaitan dengan aktiviti wanita di ruang awam. Namun 

kajian ini tidak menumpukan kepada mafsadah yang berlaku akibat daripada pengabaian 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

8 
 

nafkah oleh suami/ayah sebagai ketua keluarga dalam mencari nafkah untuk keluarga. 

Oleh itu,  kajian ini perlu dilakukan bagi menilai mafsadah yang terjadi akibat daripada  

kegagalan bapa dalam memberikan nafkah kepada anaknya. 

Kajian-kajian terdahulu oleh Saadan Man (2022), Sarif dan Ahmad (2017), serta 

Hidayatullah (2018) telah menghuraikan konsep maslahah berkaitan nafkah. Manakala 

Fuad bersama penulis lain (2024), Hikmah bersama penulis lain (2024), dan Sabil 

bersama penulis lain pula menghuraikan konsep mafsadah daripada perspektif teori dan 

pengaplikasian umum dalam fiqh semasa. Kesemua kajian tersebut menegaskan 

kepentingan maslahah dan mafsadah dalam proses ijtihad serta penyelesaian hukum 

ketika berhadapan isu kontemporari, namun fokusnya hanya tertumpu kepada aspek 

teoritikal dan metodologi maqasid secara umum tanpa mengaitkannya secara spesifik 

dengan permasalahan nafkah anak atau mekanisme penentuan jumlah nafkah dalam 

konteks Mahkamah Syariah. Tiada kajian yang meneliti bagaimana konsep maslahah 

yang melibatkan kepentingan dan kebajikan anak dan konsep mafsadah yang berkaitan 

risiko kemudaratan kepada bapa ditimbang secara praktikal dalam proses penghakiman 

nafkah. 

 
b) Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak  
 

Kajian oleh Zaini Nasoha (2018) dalam artikelnya Analisa Keputusan Mahkamah 

Syariah Dalam Penentuan Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak menyatakan bahawa anak 

wajib diberikan nafkahnya dalam kadar yang mencukupi berdasarkan keperluan, adat 

kebiasaan tempat ia tinggal serta kemampuan orang yang menanggung nafkah. 

Keperluan-keperluan yang wajib dipenuhi didahului dengan keperluan asas utama dan 

diiringi dengan beberapa keperluan lain yang lazim bagi seorang anak. Segala bentuk 

nafkah anak hendaklah diberikan mengikut kadar yang mencukupi berdasarkan 

kemampuan si bapa. 

Kajian oleh Bahiyah Ahmad (2015) dalam artikelnya  Penentuan Kriteria Kifayah 

dan Ma'ruf Nafkah Isteri dan Anak di Malaysia telah menerangkan maksud ‘mencukupi’ 

seperti yang ditegaskan oleh Hukum Syarak, penentuan kadar nafkah hendaklah melihat 

kepada keadaan penerima nafkah tersebut dari segi umur dan kehidupannya. Jika kanak-

kanak itu masih terlalu kecil, maka hendaklah disediakan nafkah sesuai dengan sifatnya. 

Manakala kanak-kanak yang besar sedikit pula perlu disediakan nafkah yang sesuai 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

9 

 

dengan keadaan usianya. Begitu juga kanak-kanak yang kurang sempurna seperti cacat 

atau kurang upaya, maka wajib disediakan kelengkapan yang sewajarnya. 

Kajian oleh Ibrahim, B., & Mohd, A. (2013) dalam artikelnya Hak anak terhadap 

nafkah dalam perundangan Islam: Sejauh manakah bapa bertanggungjawab 

menanggung nafkah anaknya menerangkan bahawa tidak wajar seorang bapa diminta 

menanggung nafkah anak dengan jumlah yang jelas tidak mampu disediakannya. Jika 

dipaksa juga, ia merupakan satu kezaliman bahkan ia juga boleh membawa kemudaratan 

kepada bapa tersebut. Justeru yang paling baik. dan sesuai ialah dengan mengambil jalan 

pertengahan iaitu dengan menimbangkan kedudukan kedua-dua pihak iaitu penanggung 

dan penerima nafkah tersebut. Sungguhpun demikian, para ulama fiqh bersependapat 

bahawa orang yang menanggung nafkah anak wajib menyediakan keperluan-keperluan 

seperti makanan, minuman, pakaian dan tempat tinggal secara mencukupi. 

Kajian oleh Ismail, M. H.et.al, (2024) dalam artikelnya Analisis Item Nafkah Selain 

Keperluan Asas Dalam Perintah Nafkah menerangkan berkaitan perbelanjaan perubatan 

ini termasuk di dalam nafkah anak. Jika dinilai dari segi kepentingan, lebih-lebih lagi pada 

waktu kini dengan munculnya pelbagi jenis penyakit, tidak boleh dinafikan bahawa 

perbelanjaan perubatan adalah termasuk dalam nafkah yang wajib ditanggung. Ini 

kerana bagi seseorang yang sakit, ubat dan rawatan perubatan adalah keperluan untuk 

hidup. Keperluan terhadapnya adalah seperti keperluan terhadap makanan harian. 

Namun oleh kerana sakit itu lazimnya bukan suatu yang bersifat kekal atau sentiasa sakit, 

maka nafkah untuk kos perubatan bukanlah suatu yang tetap. Ia boleh berubah mengikut 

keperluan. Unsur keperluan inilah yang perlu dilihat secara teliti agar kadar yang 

munasabah dapat ditetapkan dengan adil. 

Kajian oleh Bahri, S. (2015) dalam artikelnya Konsep Nafkah Dalam Hukum Islam 

menyatakan pembelanjaan pendidikan anak juga menjadi kewajipan bapa menanggung 

nafkah anak yang masih menuntut ilmu walaupun anak itu telah dewasa dan mampu 

bekerja. Umumnya topik kewajipan memberi dan menanggung keperluan pendidikan 

kepada anak-anak ini tidak dibincangkan secara khusus di dalam kitab-kitab fiqh yang 

terawal. Walaubagaimanapun keperluan kepadanya tetap boleh difahami secara tersirat 

daripada kenyataan. Justeru, apatah lagi untuk menyediakan keperluan pendidikan 

kepada anak yang masih kecil di mana semuanya bergantung kepada penjaganya.  

Kajian-kajian terdahulu telah memberikan asas penting berkaitan prinsip 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

10 
 

penentuan nafkah anak, termasuk konsep kifayah dan ma‘ruf, kecukupan nafkah serta 

kemampuan bapa sebagaimana dibincangkan oleh Zaini Nasoha (2018), Bahiyah Ahmad 

(2015) dan Ibrahim dan Mohd (2013). Kajian seperti Ismail dan Isa (2024) serta Bahri 

(2015) turut memperincikan keperluan tambahan seperti perubatan dan pendidikan 

yang kini menjadi komponen wajib dalam nafkah anak. Namun, kesemua kajian ini masih 

bersifat deskriptif dan tidak menghubungkan perbahasan tersebut secara langsung 

dengan kerangka maqasid al-shariah, khususnya prinsip maslahah dan mafsadah yang 

menjadi asas keseimbangan keadilan antara manfaat kepada anak dan kemampuan 

sebenar bapa. Tiada kajian yang meneliti bagaimana maslahah anak yang meliputi aspek 

fizikal, pendidikan, emosi dan perkembangan jangka panjang ditaksir secara sistematik 

dalam penghakiman nafkah. Dalam masa yang sama, mafsadah kepada bapa seperti 

beban kewangan yang melampau, ketidakseimbangan tanggungan serta risiko konflik 

litigasi turut tidak dianalisis sebagai sebahagian daripada proses pertimbangan hukum.  

 
METODOLOGI 

 

Kajian ini menggunakan beberapa kaedah bagi memastikan dapatan yang 

diperoleh mempunyai asas ilmiah yang kukuh. Dari segi jenis kajian, penyelidikan ini 

berbentuk normatif dan kualitatif. Kajian normatif menumpukan kepada analisis 

peraturan, norma dan prinsip undang-undang serta doktrin yang relevan dengan topik 

kajian (Firmanto, et.al, 2024). Pendekatan kualitatif pula digunakan untuk memahami 

fenomena secara mendalam melalui data deskriptif tanpa bergantung kepada analisis 

statistik (Ardyan, et.al, 2023). 

Dua pendekatan utama digunakan, iaitu pendekatan perundangan dan pendekatan 

konseptual. Pendekatan perundangan memberi tumpuan kepada analisis terhadap 

norma dan peraturan dalam undang-undang, manakala pendekatan konseptual 

membina atau memperkemas konsep berkaitan isu kajian secara lebih menyeluruh. 

Pengumpulan data dijalankan melalui penyelidikan kepustakaan. Bahan yang 

dihimpunkan merangkumi peruntukan undang-undang, buku, jurnal dan sumber ilmiah 

lain yang membincangkan konsep asas serta aplikasi kes oleh hakim. Semua data 

dianalisis secara sistematik melalui pembacaan mendalam dan perbandingan silang. 

Analisis data dalam kajian ini bersifat preskriptif, iaitu menilai aspek normatif 

peraturan undang-undang bagi menentukan apa yang patut dilaksanakan menurut 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

11 

 

kehendak undang-undang (Aziz, N. M. 2012). Proses analisis dimulakan dengan 

penelitian terhadap norma, prinsip dan peraturan berkaitan. Analisis ini disokong 

dengan penelitian terhadap keputusan mahkamah yang menerapkan konsep maslahah 

dan mafsadah bagi menilai kesesuaiannya serta peranannya dalam menghasilkan 

keputusan nafkah anak yang adil dan munasabah. 

 
DAPATAN KAJIAN 

 
a) Kadar Dan Bentuk Nafkah Anak Menurut Perundangan Syariah 
 

Mahkamah Syariah mempunyai bidang kuasa di dalam menentukan kadar nafkah 

bagi orang Islam di Malaysia. Meskipun ketetapan kadar nafkah bersifat fleksibel namun 

ia masih berasaskan panduan yang ditetapkan oleh Hukum Syarak dan Undang Undang 

Keluarga Islam. Perasaan tidak puas hati sama ada di pihak plaintif mahupun defendan 

mengenai kadar yang ditetapkan oleh Mahkamah lazimnya timbul jika pihak-pihak tidak 

mengetahui atau tidak memahami bagaimana sesuatu penghakiman mengenai kadar 

nafkah itu ditetapkan (Zaini Nasoha, 2018). Hakim syarie memutuskan sesuatu 

ketetapan dan perintah nafkah adalah berdasarkan hukum syarak, dan mengambil kira 

kemampuan bapa dan keperluan anak-anak tersebut. Bidang kuasa Mahkamah Syariah 

dalam menentukan kadar nafkah berasaskan Hukum Syarak dan Undang-Undang 

Keluarga Islam menunjukkan usaha memastikan kebajikan anak terpelihara melalui 

keputusan yang sah, berautoriti dan selaras dengan prinsip syariah. Sifat fleksibel dalam 

penetapan kadar nafkah membolehkan hakim menyesuaikan keputusan dengan realiti 

kehidupan semasa, termasuk perubahan ekonomi, keperluan anak dan keadaan 

keluarga.  

Pendekatan ini merealisasikan maslahah kerana ia membolehkan keperluan 

sebenar anak dipenuhi tanpa terikat kepada kadar yang statik atau tidak lagi relevan. 

Konsep mafsadah turut diambil kira apabila Mahkamah memastikan kadar nafkah tidak 

ditetapkan secara sewenang-wenangnya. Ketidakfahaman pihak-pihak terhadap asas 

penghakiman boleh menimbulkan rasa tidak puas hati, konflik dan pertikaian 

berpanjangan antara plaintif dan defendan. Oleh itu, hakim menimbang kemampuan 

bapa dan keperluan anak bagi mengelakkan kemudaratan seperti beban kewangan yang 

melampau atau pengabaian hak anak. Pertimbangan ini bertujuan menutup ruang 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

12 
 

ketidakadilan yang boleh menjejaskan hubungan kekeluargaan dan kestabilan sosial. 

Peruntukan Undang-Undang Keluarga Islam di Malaysia turut memperuntukkan 

panduan kepada hakim syarie dalam menentukan kadar nafkah kepada anak-anak. 

Pentaksiran kadar nafkah mestilah berasaskan kepada dua perkara utama iaitu 

kemampuan dan keperluan. Seksyen 61 Akta Undang-Undang Keluarga Islam (Wilayah 

Persekutuan) 1984 dalam mentaksirkan kadar nafkah menyatakan: 

“Pada menentukan jumlah apa-apa nafkah yang hendak dibayar, Mahkamah 

hendaklah mengasaskan pentaksirannya terutama sekali atas kemampuan dan 

keperluan pihak- pihak itu, dengan mengira kadar nafkah itu berbanding dengan 

pendapatan orang yang terhadapnya perintah itu dibuat.” 

Manakala dalam mentaksirkan kadar dan bentuk nafkah anak, Seksyen 72 (1) 

Akta Undang-Undang Keluarga Islam (Wilayah Persekutuan) 1974 lebih memperincikan 

mengenai keperluan nafkah anak, iaitu: 

“Kecuali jika sesuatu perjanjian atau sesuatu perintah Mahkamah memperuntukkan 

selainnya, maka adalah menjadi kewajipan seseorang lelaki menanggung nafkah 

anaknya, sama ada anak itu berada dalam jagaannya atau dalam jagaan seseorang lain, 

sama ada dengan mengadakan bagi mereka tempat tinggal, pakaian, makanan, 

perubatan, dan pelajaran sebagaimana yang munasabah memandang kepada 

kemampuan dan taraf kehidupannya atau dengan membayar kosnya.” 

Jika dilihat kepada peruntukan ini, tidak ada bezanya dengan apa yang telah 

ditetapkan oleh hukum syarak dalam memberi garis panduan bagaimana menentukan 

kadar nafkah anak-anak. Secara ringkasnya, garis panduan tersebut merangkumi aspek 

keperluan anak-anak dan kemampuan si bapa dalam memberikan kadar dan bentuk 

nafkah anak yang mencukupi. Walaubagaimanapun keperluan anak-anak ini pada zaman 

sekarang mungkin sedikit berubah mengikut peredaran zaman dan keadaan semasa 

dengan pelbagai faktor sampingan seperti peningkatan kos sara hidup dan perbelanjaan 

sampingan yang mendesak bagi anak-anak (Ahmad, B. (2019). 

Oleh yang demikian Mahkamah Syariah perlu teliti dalam menentukan kadar dan 

bentuk nafkah yang dilihat bersesuaian dan munasabah dalam konteks semasa. Istilah 

munasabah inilah yang diguna pakai di dalam konteks Undang Undang Keluarga Islam di 

Malaysia sebagai suatu kelonggaran kepada pihak Mahkamah untuk melihat keperluan 

yang asas atau keperluan mendesak dan bukannya kehendak mahupun keinginan 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

13 

 

sampingan semata-mata (Sarbini, et.al, (2024).  

 

b) Kes - Kes Berkaitan Nafkah Anak  Menepati Konsep Maslahah Dan Mafsadah 
 

Analisis daripada kes-kes Mahkamah Syariah diperlukan bagi memahami 

kehendak sebenar undang-undang dan bagaimana Mahkamah Syariah memutuskannya 

mengikut konsep maslahah dan mafsadah. Terdapat beberapa kes di Mahkamah Syariah 

memberikan penghakiman dalam menetapkan bentuk-bentuk nafkah anak dengan 

kadar yang menepati konsep maslahah dan mafsadah. 

Nafkah Dalam Bentuk Makanan  

Dalam menentukan kadar dan bentuk nafkah anak, mahkamah sering 

menyeimbangkan maslahah dan mafsadah agar keputusan yang dibuat selaras dengan 

keadilan dan kemampuan pihak yang terlibat. Dalam kes Rokiah lwn Abdul Aziz [1988] 

4(1) JH 156-164, mahkamah menegaskan bahawa penyediaan makanan adalah 

keperluan asas yang wajib ditanggung oleh bapa kerana ia merupakan keperluan hidup 

paling utama bagi seorang anak. Prinsip ini menunjukkan pertimbangan maslahah, iaitu 

memastikan kelangsungan hidup dan kesejahteraan anak sebagai keutamaan. 

Mahkamah mengiktiraf bahawa makanan adalah keperluan hidup yang tidak boleh 

dikompromi kerana tanpanya kelangsungan hidup dan kesejahteraan anak akan terjejas.  

Pertimbangan ini selari dengan maslahah daruriyyah, khususnya pemeliharaan 

nyawa dan kesihatan anak, yang menjadi objektif utama pensyariatan nafkah. Dengan 

memastikan keperluan asas ini dipenuhi, Mahkamah merealisasikan manfaat sebenar 

kepada anak dan melindungi hak mereka sebagai pihak yang lemah. Konsep mafsadah 

turut diambil kira melalui penegasan bahawa penentuan nafkah perlu selaras dengan 

keadilan dan kemampuan pihak yang terlibat. Penetapan nafkah tanpa mengambil kira 

kemampuan bapa berpotensi menimbulkan mafsadah dalam bentuk beban kewangan 

yang melampau, kegagalan mematuhi perintah Mahkamah, atau konflik berpanjangan 

antara ibu dan bapa. Oleh itu, Mahkamah perlu mengelakkan keputusan yang walaupun 

bertujuan menjaga kebajikan anak, tetapi akhirnya membawa kemudaratan kepada 

pihak lain. Mahkamah berperanan menyeimbangkan maslahah dan mafsadah dengan 

mendahulukan keperluan asas anak sebagai keutamaan, sambil memastikan keputusan 

yang dibuat adil dan praktikal. Pendekatan ini memastikan kebajikan anak terpelihara 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

14 
 

tanpa menimbulkan kemudaratan yang tidak perlu, sekali gus menepati roh keadilan dan 

tujuan syariah. 

Hal ini jelas dalam kes rayuan Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt. 

Mohd Sidque [2004] 18(2) JH 269-277 apabila hakim merujuk kepada hadis “Ambillah 

sekadar yang mencukupi untuk kamu dan anak kamu”. Mahkamah memutuskan bahawa 

nafkah makanan hanya wajib diberikan pada kadar yang mencukupi dan tidak sampai 

kepada tahap pembaziran atau kemewahan yang boleh menimbulkan mudarat kepada 

pemberi nafkah. Keputusan Mahkamah yang mewajibkan nafkah makanan pada kadar 

yang mencukupi menzahirkan maslahah daruriyyah, khususnya pemeliharaan nyawa 

dan kesejahteraan anak. Pendekatan ini memastikan anak memperoleh keperluan hidup 

yang minimum dan munasabah tanpa dinafikan hak mereka untuk hidup secara selesa 

dan terpelihara. Ini turut menonjolkan mafsadah yang ingin dielakkan oleh Mahkamah. 

Penetapan nafkah yang melampaui keperluan sehingga membawa kepada pembaziran 

atau kemewahan boleh menimbulkan mudarat kepada pemberi nafkah, terutamanya 

dalam bentuk beban kewangan yang tidak seimbang dengan kemampuan sebenar. 

Keadaan ini boleh mencetuskan konflik, keingkaran terhadap perintah Mahkamah atau 

tekanan ekonomi yang berpanjangan, yang akhirnya menjejaskan semua pihak termasuk 

anak itu sendiri. 

Prinsip imbangan ini turut ditunjukkan dalam kes Hasanah bt Abdullah lwn Ali b. 

Muda [1999] 13(2) JH 159-184 apabila mahkamah menetapkan nafkah RM300 sebulan 

untuk dua orang anak termasuk upah penyusuan. Keputusan ini menzahirkan 

pertimbangan maslahah dengan memastikan semua keperluan asas anak termasuk 

penyusuan dipenuhi, namun tetap mengelakkan mafsadah dengan menetapkan jumlah 

yang munasabah dan sepadan dengan kemampuan bapa. keputusan Mahkamah 

menetapkan nafkah sebanyak RM300 sebulan bagi dua orang anak, termasuk upah 

penyusuan, menggambarkan keutamaan terhadap pemenuhan keperluan asas anak 

secara menyeluruh. Penyusuan merupakan keperluan asas khususnya bagi anak kecil 

kerana ia berkait rapat dengan kesihatan, pertumbuhan dan kelangsungan hidup 

mereka. Mafsadah turut dielakkan melalui penetapan jumlah nafkah yang munasabah 

dan sepadan dengan kemampuan bapa. Penetapan kadar yang terlalu tinggi berpotensi 

menimbulkan beban kewangan, tekanan emosi dan ketidakpatuhan terhadap perintah 

Mahkamah, yang akhirnya boleh menjejaskan kebajikan anak itu sendiri. Dengan 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

15 

 

menetapkan jumlah yang sederhana, Mahkamah mengelakkan kemudaratan kepada 

bapa tanpa menafikan hak anak. 

Nafkah Dalam Bentuk Pakaian 

Keperluan pakaian turut dianggap sebagai salah satu komponen penting dalam 

nafkah anak, selari dengan keperluan asas yang mesti dipenuhi oleh seorang bapa. 

Dalam kes Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt. Mohd. Sidque [2004] 18(2) JH 

269-277, mahkamah menegaskan bahawa pakaian termasuk dalam kategori nafkah 

wajib, sekali gus menunjukkan bahawa keperluan anak tidak terhad kepada makanan 

sahaja tetapi merangkumi segala keperluan asas bagi membolehkan anak membesar 

dengan baik. Pertimbangan ini menunjukkan elemen maslahah kerana ia memastikan 

kesejahteraan anak terpelihara tanpa menimbulkan mafsadah kepada pihak yang 

menanggung nafkah melalui penetapan kewajipan yang munasabah.  

Pengiktirafan pakaian sebagai komponen nafkah anak menunjukkan usaha 

Mahkamah memastikan kebajikan dan maruah anak terpelihara. Pakaian bukan sekadar 

keperluan fizikal untuk melindungi tubuh, tetapi juga berkait dengan kesihatan, 

keselamatan dan harga diri anak dalam kehidupan seharian. Dengan menetapkan 

bahawa nafkah tidak terhad kepada makanan semata-mata, Mahkamah mengiktiraf 

kepentingan menyediakan persekitaran hidup yang wajar dan seimbang agar anak dapat 

membesar secara sihat, bermaruah dan stabil. Ini selari dengan matlamat syariah untuk 

memelihara nyawa, maruah dan kesejahteraan insan. Elemen mafsadah dicegah melalui 

penetapan kewajipan nafkah pakaian secara munasabah. Kewajipan ini tidak difahami 

sebagai tuntutan kepada kemewahan atau pembaziran, sebaliknya terhad kepada 

keperluan asas yang sesuai dengan kemampuan bapa. Pendekatan ini mengelakkan 

kemudaratan kepada pihak yang menanggung nafkah, seperti beban kewangan yang 

berlebihan atau ketidakadilan dalam pelaksanaan perintah Mahkamah. 

Dalam konteks pendidikan pula, mahkamah menegaskan bahawa perbelanjaan 

persekolahan adalah sebahagian daripada nafkah yang perlu diberi perhatian serius 

kerana pendidikan merupakan asas masa depan anak. Hal ini jelas melalui keputusan 

dalam kes Rohana bt. Zakaria lwn Mokhtar b. Abdul Talib [2009] 27(2) JH 279-301, 

apabila mahkamah menyatakan bahawa perubahan keperluan anak apabila memasuki 

alam persekolahan mesti diambil kira dalam menentukan kadar nafkah. Berasaskan 

pertimbangan maslahah bagi menjamin masa depan anak, mahkamah memerintahkan 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

16 
 

defendan membayar nafkah sebanyak RM150 bagi setiap anak serta menanggung 

perbelanjaan awal persekolahan sebanyak RM400 setiap sesi.  

Keputusan ini menyeimbangkan antara keperluan pendidikan anak dan 

kemampuan bapa, sekali gus mengelakkan mafsadah seperti beban kewangan yang tidak 

seimbang atau pengabaian hak pendidikan anak. Perintah nafkah bulanan serta 

perbelanjaan awal persekolahan mencerminkan usaha Mahkamah memastikan hak anak 

terhadap pendidikan tidak terabai. Ini merupakan maslahah yang berkait dengan 

pemeliharaan akal dan pembangunan potensi anak, selaras dengan tujuan syariah untuk 

melahirkan individu yang berilmu dan seimbang. Elemen mafsadah turut 

dipertimbangkan melalui penetapan kadar nafkah yang munasabah dan sepadan dengan 

kemampuan bapa. Mahkamah tidak menetapkan jumlah yang melampau sehingga 

membebankan defendan, kerana tindakan sedemikian boleh menimbulkan 

kemudaratan seperti tekanan kewangan, ketidakpatuhan terhadap perintah mahkamah 

atau konflik berpanjangan antara pihak-pihak terlibat. Sebaliknya, penetapan jumlah 

yang realistik membantu mengelakkan pengabaian hak pendidikan anak akibat 

kegagalan bapa menunaikan tanggungjawab nafkah. 

Nafkah Dalam Bentuk Perbelanjaan Perubatan 

Perbelanjaan perubatan turut termasuk dalam tanggungan nafkah tetapi 

jumlahnya mesti dikaitkan dengan kemampuan pemberi nafkah, sebagaimana 

keputusan menolak permohonan peningkatan kadar nafkah dalam Azizan b. Marzuki lwn 

Maharum bt Abdullah [2002] 15(1) JH 13–23, di mana mahkamah menegaskan nafkah 

harus menampung keperluan asas dan perbelanjaan tambahan diserahkan mengikut 

kemampuan. Kesemua keputusan ini menunjukkan pendekatan berhati-hati oleh hakim 

memastikan maslahah anak terpelihara seperti makanan, pakaian, pendidikan dan 

perubatan sambil mengelakkan mafsadah seperti beban yang melampau ke atas pihak 

yang menanggung nafkah dengan menetapkan kadar dan bentuk nafkah yang 

munasabah dan seimbang.  

Pengiktirafan perbelanjaan perubatan sebagai sebahagian daripada tanggungan 

nafkah menunjukkan keutamaan Mahkamah terhadap pemeliharaan kesihatan dan 

kesejahteraan anak. Keperluan rawatan perubatan berkait secara langsung dengan 

kelangsungan hidup dan kualiti kehidupan anak, justeru ia termasuk dalam keperluan 

asas yang wajar diberi perhatian. Elemen mafsadah turut diambil kira apabila Mahkamah 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

17 

 

menolak permohonan peningkatan kadar nafkah yang tidak sepadan dengan 

kemampuan pemberi nafkah. Penetapan perbelanjaan perubatan yang melampaui 

kemampuan bapa berpotensi menimbulkan kemudaratan dalam bentuk beban 

kewangan berlebihan, tekanan emosi dan ketidakpatuhan terhadap perintah 

Mahkamah. Oleh itu, perbelanjaan tambahan diserahkan mengikut kemampuan 

sebenar, bagi mengelakkan ketidakadilan kepada pihak yang menanggung nafkah. 

PERBINCANGAN 

a) Keseimbangan Antara Maslahah Dan Mafsadah Dalam Penentuan Nafkah Anak 
 

Nafkah anak merupakan tanggungjawab utama seorang bapa. Ia merangkumi 

keperluan asas seperti makanan, pakaian, tempat tinggal, pendidikan, dan kesihatan. 

Dalam menentukan nafkah anak, keseimbangan antara maslahah serta mafsadah harus 

diambil kira agar keputusan yang dibuat tidak membebankan mana-mana pihak 

(Sabarudin, et.al, 2025). Keseimbangan antara maslahah dan mafsadah dalam nafkah 

anak dapat dilihat dari beberapa sudut: 

Kadar Nafkah Berdasarkan Kemampuan 

Nafkah anak harus diberikan mengikut kemampuan bapa. Hal ini supaya nafkah 

yang ditetapkan tidak membebankan si bapa, dalam masa yang sama memastikan 

keperluan anak tetap terjamin (Dimon, et.al, 2024). Penegasan terhadap nafkah anak 

perlu diberikan mengikut kemampuan bapa menunjukkan penerapan maslahah 

daruriyyah terhadap kedua-dua pihak. Dari sudut anak, nafkah bertujuan menjaga 

keperluan asas kehidupan seperti makanan, tempat tinggal, pendidikan dan kesihatan, 

yang berkait rapat dengan pemeliharaan nyawa dan kelangsungan hidup. Dalam masa 

yang sama, syariah juga mengambil kira maslahah bapa agar tidak dibebankan melebihi 

kemampuan sehingga menjejaskan kestabilan hidup dan tanggungjawab lain yang sah. 

Pendekatan ini menolak mafsadah berbentuk tekanan kewangan melampau yang 

akhirnya boleh menjejaskan kesejahteraan keluarga secara keseluruhan. Tuntutan 

nafkah yang melebihi kemampuan juga boleh memberi kesan negatif kepada semua 

pihak memperlihatkan prinsip dar’u al-mafasid muqaddam ‘ala jalb al-masalih, iaitu 

mengelakkan kemudaratan didahulukan berbanding meraih manfaat.  

Penetapan nafkah yang tidak munasabah bukan sahaja menzalimi bapa, malah 

berpotensi menjejaskan kepentingan anak sendiri jika bapa gagal mematuhi perintah 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

18 
 

mahkamah atau mengalami kejatuhan ekonomi yang seriusJika nafkah yang dituntut 

melebihi kemampuan bapa, ia boleh menyebabkan tekanan kewangan yang memberi 

kesan negatif kepada semua pihak, termasuk anak. Dalam menentukan kadar nafkah, 

Mahkamah perlu mengambil kira kos sara hidup semasa, tanggungan lain yang perlu 

dipikul oleh si bapa, dan keperluan asas anak yang berbeza mengikut umur serta tahap 

pendidikan mereka (Ahmad, B. 2015). Oleh itu, kadar nafkah yang ditetapkan haruslah 

fleksibel dan boleh disemak semula dari masa ke semasa mengikut perubahan ekonomi, 

kenaikan kos sara hidup, serta peningkatan keperluan anak (Dimon, Z., et.al, 2023). 

Dalam kes di mana bapa mengalami kesulitan kewangan secara tiba-tiba, misalnya 

kehilangan pekerjaan atau menghadapi masalah kesihatan, Mahkamah perlu menilai 

kembali jumlah nafkah yang dikenakan agar tidak membebankan mana-mana pihak. 

Kepentingan Anak Sebagai Keutamaan 

 

Dalam menentukan nafkah anak, kebajikan dan kesejahteraan anak perlu 

menjadi keutamaan (Safitri, et.al, 2024). Ini termasuk keperluan pendidikan, perubatan, 

dan kehidupan seharian yang stabil. Sekiranya bapa gagal memberikan nafkah yang 

mencukupi, ia boleh memberi kesan negatif kepada perkembangan fizikal dan mental 

anak, yang seterusnya boleh menimbulkan mafsadah dalam kehidupan mereka (Fudil, 

et.al, 2022). Nafkah yang mencukupi membantu memastikan anak-anak dapat 

memperoleh pendidikan yang baik, pemakanan yang mencukupi, dan penjagaan 

kesihatan yang berkualiti. Penekanan maslahah terhadap kebajikan dan kesejahteraan 

anak sebagai keutamaan menunjukkan pemeliharaan kepentingan asas yang selari 

dengan maqasid syariah. Penyediaan nafkah yang mencukupi bagi keperluan pendidikan, 

perubatan dan kehidupan harian yang stabil membawa maslahah kerana ia menjaga 

nyawa, akal dan kelangsungan hidup anak. Pendidikan yang baik membantu 

perkembangan intelek, pemakanan dan kesihatan yang mencukupi memastikan 

pertumbuhan fizikal yang sihat, manakala kehidupan yang stabil memberi ruang kepada 

perkembangan emosi dan sosial yang seimbang. Kesemua ini merupakan bentuk 

maslahah daruriyyah dan hajiyyah yang wajib dipelihara oleh penanggung nafkah. 

Sebaliknya, mafsadah yang akan timbul apabila nafkah tidak diberikan secara 

mencukupi. Kegagalan bapa memenuhi tanggungjawab nafkah bukan sahaja 

menjejaskan keperluan material anak, malah membawa kesan buruk terhadap 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

19 

 

perkembangan fizikal dan mental mereka. Kesan ini boleh berpanjangan, termasuk 

kelemahan prestasi akademik, masalah keyakinan diri dan gangguan dalam hubungan 

sosial. Mafsadah ini bukan bersifat sementara, tetapi berpotensi menjejaskan masa 

depan anak secara menyeluruh. 

Selain itu, keperluan emosi dan psikologi anak juga perlu diberi perhatian. 

Kegagalan mendapatkan nafkah yang mencukupi boleh menyebabkan anak kurang yakin 

terhadap masa depan mereka (Nassuruddin, e.al, 2021). Ini boleh menjejaskan prestasi 

akademik mereka serta hubungan sosial dengan rakan sebaya yang lain. Oleh itu, nafkah 

anak bukan hanya perlu memenuhi keperluan fizikal tetapi juga memberi jaminan 

kestabilan emosi kepada anak agar mereka dapat membesar dalam persekitaran yang 

kondusif. Penegasan terhadap keperluan emosi dan psikologi anak memperlihatkan 

bahawa mafsadah tidak terhad kepada kekurangan fizikal semata-mata. Ketidakcukupan 

nafkah boleh mewujudkan rasa tidak selamat, kebimbangan terhadap masa depan dan 

tekanan emosi, yang akhirnya menghalang anak membesar dalam persekitaran yang 

kondusif. Oleh itu, pemenuhan nafkah yang mencukupi berfungsi sebagai mekanisme 

menolak mafsadah, di samping merealisasikan maslahah jangka panjang dalam 

kehidupan anak. 

Mengelakkan Penyalahgunaan Tuntutan Nafkah 

Terdapat kes di mana nafkah anak dijadikan alat untuk menekan pihak lain. 

Tuntutan nafkah yang tidak munasabah boleh membawa kepada ketidakadilan dan 

bebanan kewangan. Oleh itu, keseimbangan perlu dicapai agar tuntutan nafkah hanya 

digunakan untuk keperluan sebenar anak dan bukan untuk kepentingan peribadi. Dalam 

beberapa kes, terdapat ibu yang menuntut nafkah anak yang jauh lebih tinggi daripada 

keperluan sebenar anak, sementara ada juga bapa yang cuba mengelak daripada 

memberikan nafkah anak dengan alasan yang tidak munasabah (Khairifaizul, et.al, 2023). 

Apabila nafkah anak dijadikan alat untuk menekan pihak lain atau memenuhi 

kepentingan peribadi. Tuntutan nafkah yang tidak munasabah membawa kepada 

ketidakadilan dan bebanan kewangan, terutamanya apabila jumlah yang dituntut jauh 

melebihi keperluan sebenar anak. Ini merupakan mafsadah kerana ia menyalahi tujuan 

asal pensyariatan nafkah, iaitu menjaga kebajikan anak, dan sebaliknya menimbulkan 

konflik, penindasan serta ketegangan antara ibu dan bapa. Begitu juga perbuatan bapa 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

20 
 

yang cuba mengelak daripada memberi nafkah dengan alasan yang tidak munasabah 

turut dikategorikan sebagai mafsadah kerana mengabaikan hak anak dan mendedahkan 

mereka kepada kemudaratan hidup. 

Peranan Mahkamah amat penting dalam menyiasat tuntutan yang dibuat dan 

memastikan bahawa nafkah yang diberikan benar-benar digunakan untuk manfaat anak. 

Mahkamah boleh meminta penyata perbelanjaan dan bukti penggunaan nafkah anak 

bagi mengelakkan sebarang penyelewengan berlaku (Rapini, 2023). Selain itu, kawalan 

yang lebih ketat perlu diwujudkan bagi memastikan bahawa nafkah anak digunakan 

secara betul dan tidak disalahgunakan. Satu pendekatan yang boleh diambil ialah dengan 

menyalurkan nafkah anak secara langsung kepada institusi pendidikan, perubatan, atau 

penyedia perkhidmatan yang relevan bagi memastikan bahawa keperluan anak benar-

benar dipenuhi. 

Mahkamah memainkan peranan penting dalam memastikan keseimbangan 

antara maslahah dan mafsadah. Hakim perlu mempertimbangkan semua aspek 

termasuk pendapatan bapa, keperluan anak, dan keadaan ekonomi semasa sebelum 

menetapkan jumlah nafkah (Devy, S. 2020). Maslahah melalui penekanan bahawa 

nafkah perlu difokuskan semata-mata kepada keperluan sebenar anak. Maka peranan 

Mahkamah dalam menyiasat tuntutan, meminta penyata perbelanjaan dan bukti 

penggunaan nafkah bertujuan memastikan nafkah benar-benar dimanfaatkan untuk 

pendidikan, perubatan dan keperluan asas anak. Langkah kawalan yang lebih ketat, 

termasuk penyaluran nafkah secara langsung kepada institusi berkaitan, merupakan 

bentuk maslahah yang bersifat pencegahan. Ia bukan sahaja menjamin kebajikan anak, 

tetapi juga menutup ruang penyelewengan dan salah guna yang boleh menimbulkan 

mafsadah pada masa hadapan. 

 

b) Implikasi Terhadap Pengabaian Nafkah Anak 
 

Terdapat banyak kes di mana nafkah anak diabaikan, sama ada akibat perceraian, 

masalah kewangan atau sikap tidak bertanggungjawab ibu bapa. Pengabaian nafkah 

anak boleh membawa pelbagai implikasi yang serius, bukan sahaja kepada anak-anak 

yang terkesan secara langsung tetapi juga kepada masyarakat secara keseluruhan.Dari 

sudut emosi dan psikologi, anak-anak yang diabaikan nafkahnya sering mengalami 

tekanan perasaan, kemurungan dan rasa rendah diri. Mereka mungkin merasa tidak 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

21 

 

dihargai atau ditinggalkan oleh ibu bapa mereka, terutama jika melihat rakan sebaya 

mereka hidup dalam keadaan lebih selesa (Nasution, R. F. 2021). Akibatnya, mereka 

mungkin menyimpan perasaan marah atau dendam yang boleh membawa kepada 

masalah tingkah laku seperti memberontak atau kemurungan. Implikasi lebih besar juga 

dapat dilihat dalam institusi kekeluargaan dan masyarakat. Apabila seorang ibu terpaksa 

menanggung anak-anak seorang diri tanpa bantuan nafkah daripada si bapa, beban 

kewangan yang besar boleh menyebabkan tekanan emosi (Isahak, et.al, 2009). Keadaan 

ini boleh membawa kepada masalah rumah tangga lain seperti tekanan mental, 

pertelingkahan dan ketegangan dalam hubungan kekeluargaan.  

Pada peringkat anak, kegagalan menerima nafkah memberi kesan langsung 

kepada emosi dan psikologi seperti tekanan perasaan, kemurungan dan rasa rendah diri. 

Keadaan ini menjejaskan kestabilan jiwa dan perkembangan mental anak, malah boleh 

mencetuskan masalah tingkah laku seperti memberontak atau menyimpan perasaan 

dendam. Mafsadah ini bukan bersifat sementara, sebaliknya boleh berpanjangan dan 

mempengaruhi pembentukan personaliti serta masa depan anak. Mafsadah tersebut 

turut merebak ke institusi kekeluargaan, khususnya apabila ibu terpaksa memikul 

tanggungjawab membesarkan anak seorang diri tanpa sokongan nafkah daripada bapa. 

Beban kewangan yang berat sering disertai tekanan emosi dan mental, lalu mencetuskan 

pertelingkahan, ketegangan dan ketidakstabilan hubungan kekeluargaan. Keadaan ini 

bertentangan dengan matlamat syariah yang menuntut ketenangan, keharmonian dan 

keadilan dalam keluarga. 

Dari perspektif masyarakat pula, apabila semakin ramai anak tidak mendapat 

nafkah, masalah sosial seperti peningkatan kadar kemiskinan dan jenayah akan semakin 

menjadi-jadi serta memberi kesan negatif kepada pembangunan negara (Rashid, A. R. A. 

2006). Peningkatan bilangan anak yang tidak mendapat nafkah digambarkan sebagai 

punca kepada masalah sosial yang lebih luas seperti kemiskinan dan jenayah. Mafsadah 

ini bersifat kolektif kerana kesannya tidak terhenti kepada individu atau keluarga 

tertentu, tetapi menjejaskan kestabilan sosial dan pembangunan negara. Apabila 

keperluan asas anak gagal dipenuhi, mereka lebih terdedah kepada keciciran pendidikan, 

tekanan hidup dan pengaruh negatif, yang akhirnya menyumbang kepada keruntuhan 

sosial. 

Bagi mengatasi implikasi ini, pelbagai langkah boleh diambil termasuk 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

22 
 

penguatkuasaan undang-undang yang lebih tegas terhadap bapa yang mengabaikan 

nafkah anak mereka. Mahkamah dan badan yang berkaitan perlu memastikan keputusan 

mengenai nafkah dipatuhi dan mengambil tindakan undang-undang terhadap mereka 

yang enggan membayar nafkah dengan sengaja. Selain itu, kesedaran dalam masyarakat 

mengenai kepentingan nafkah anak perlu dipertingkatkan melalui kempen dan 

pendidikan agar ibu bapa memahami bahawa memberikan nafkah bukanlah satu pilihan, 

tetapi satu kewajipan. Bantuan kewangan dan perlindungan juga perlu disediakan 

kepada ibu atau penjaga yang menghadapi kesukaran akibat pengabaian nafkah.  

Kesimpulannya, pengabaian nafkah anak membawa implikasi yang serius kepada 

anak-anak, keluarga dan masyarakat. Ia boleh memberi kesan negatif kepada kestabilan 

sosial dan ekonomi negara. Oleh itu, kesedaran dan tindakan yang tegas perlu diambil 

bagi memastikan setiap anak mendapat hak mereka untuk hidup dalam keadaan yang 

baik dan terpelihara. 

 
KESIMPULAN 
 

Secara keseluruhannya, konsep maslahah dan mafsadah memainkan peranan 

penting dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil dan sewajarnya. Maslahah 

menuntut agar kepentingan dan kebajikan anak-anak diutamakan, khususnya dalam 

memastikan mereka mendapat kehidupan yang selesa dan sempurna dari segi keperluan 

asas seperti makanan, pakaian, pendidikan, tempat tinggal, dan kesihatan. Dalam masa 

yang sama, konsep mafsadah perlu dielakkan agar tidak wujud sebarang unsur kezaliman 

atau kesusahan sama ada kepada penerima nafkah mahupun pemberi nafkah. 

Dalam menentukan jumlah nafkah anak yang adil, kesesuaian dan keseimbangan 

antara keperluan anak dan kemampuan bapa perlu diberi perhatian. Nafkah yang 

diberikan harus mengambil kira tahap kehidupan semasa, kos sara hidup, serta keperluan 

khusus anak-anak yang mungkin berbeza bergantung pada umur, pendidikan, dan 

keadaan kesihatan mereka. Oleh itu, konsep maslahah memastikan bahawa hak anak 

tidak dinafikan, manakala konsep mafsadah menghindari tekanan kewangan yang tidak 

mampu ditanggung oleh pihak yang memberi nafkah iaitu si bapa. 

Di samping itu, masyarakat juga memainkan peranan penting dalam membentuk 

kesedaran tentang tanggungjawab nafkah anak. Didikan agama dan nilai moral perlu 

diperkukuhkan agar ibu bapa memahami bahawa memberikan nafkah bukan hanya satu 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

23 

 

kewajipan agama dan undang-undang, tetapi juga satu amanah yang perlu dipenuhi 

dengan penuh tanggungjawab. Tindakan mengabaikan nafkah bukan sahaja menzalimi 

anak-anak, malah boleh menyebabkan keruntuhan institusi keluarga dan meningkatkan 

masalah sosial dalam masyarakat. 

Kesimpulannya, konsep maslahah dan mafsadah dalam penentuan nafkah anak 

bukan sekadar satu perbincangan teori, tetapi satu prinsip penting yang perlu diterapkan 

dalam kehidupan seharian. Nafkah yang adil akan memastikan anak-anak membesar 

dengan sempurna dan tidak mengalami kesusahan akibat kecuaian bapa dalam 

melaksanakan tanggungjawab mereka. Pada masa yang sama, keadilan dalam nafkah juga 

perlu mengambil kira kemampuan pihak yang memberi nafkah agar tidak membebankan 

mereka secara keterlaluan. Oleh itu, kefahaman yang jelas mengenai konsep ini amat 

penting untuk mewujudkan keseimbangan dalam keluarga dan masyarakat serta 

memastikan kebajikan generasi akan datang terpelihara dengan baik. 

 

RUJUKAN 
 

Ahmad, B. (2015). Penentuan Kriteria Kifayah dan Ma'ruf Nafkah Isteri dan Anak di Malaysia. University 
of Malaya (Malaysia). 

Ahmad, B. (2019). Penentuan Kifayah adna sebagai Jaminan Nafkah Isteri di dalam Islam: Kajian kes di 
Lembah Klang, Malaysia. UMRAN: International Journal of Islamic and Civilizational 
Studies, 6(2), 111-126. 

Ahmad, B., Wahab, M. A., Azahari, R., & Ab Rahman, A. (2016). Pentaksiran Nafkah Anak Berasaskan 
Kriteria Kifayah Dan Ma’ruf: Kajian Kes Di Malaysia. Akademi Pengajian Islam, Universiti 
Malaya. 

Ahmad, R. (2016). Salah Faham Terhadap Standard Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menangani Isu-Isu 
Semasa Di Malaysia. MAQASID AL-SHARIA̒H, 15. 

Akbar Sarif & Ridzwan Ahmad. (2017). Konsep Maslahah Dan Mafsadah Menurut Imam Al-Ghazali. 
Jurnal Peradaban Islam, Vol. 13, No. 2, November 2017, 353-368. Universiti Malaya. 

Ardyan, E., Boari, Y., Akhmad, A., Yuliyani, L., Hildawati, H., Suarni, A., ... & Judijanto, L. (2023). Metode 
penelitian kualitatif dan kuantitatif: Pendekatan metode kualitatif dan kuantitatif di berbagai 
bidang. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Aziz, N. M. (2012). Urgensi Penelitian Dan Pengkajian Hukum Dalam Pembentukan Peraturan 
Perundang-Undangan. Jurnal Rechts Vinding: Media Pembinaan Hukum Nasional, 1(1), 17-31. 

Azizi, A. Q. (2016). Jaminan Hak Nafkah Anak dalam Hukum Keluarga Islam di Indonesia. Program Pasca 
Sarjana UIN Sunan Kalijaga. 

Bahri, S. (2015). Konsep Nafkah Dalam Hukum Islam (Conjugal Need Concept In Islamic Law). Kanun 
Jurnal Ilmu Hukum, 17(2), 387-388. 

Devy, S. (2020). Pertimbangan hakim dalam menetapkan nafkah anak pasca perceraian (studi putusan 
hakim nomor 0233/pdt. g/2017/ms-mbo). El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga. 

Dimon, Z., & Jusoh, Z. Y. M. (2023, November). 1034-Perubahan Perintah Nafkah Anak Disebabkan 
Keperluan Kos Sara Hidup: Perbandingan Undang-Undang Keluarga Islam dan Sivil. In Selangor. 
International Conference on Syariah & Law. 



Konsep Maslahah Dan Mafsadah Dalam Menentukan Jumlah Nafkah Anak Yang Adil. Abdul Karim Ibrhim, Mohd 
Sabree Nasri & Kamarul Ariffin Ithnan 

24 
 

Dimon, Z., & Jusoh, Z. Y. M. (2024). Pengubahan Perintah Nafkah Anak Berdasarkan Kos Sara Hidup 
Dari Perspektif Undang-Undang di Malaysia: Changes in Child Maintenance Orders Based on 
The Cost of Living From A Legal Perspective In Malaysia. Journal of Muwafaqat, 7(2), 86-99. 

Durotun, N. (2024). Analisis Penentuan Kadar Nafkah Istri Dan Anak Pasca Cerai Gugat Perspektif 
Jurimetri Dan Maslahah Mursalah (Studi Putusan-Putusan di Pengadilan Agama Kab. Madiun 
tahun 2023) (Doctoral dissertation, IAIN PONOROGO). 

Firmanto, T., Sufiarina, S., Reumi, F., & Saleh, I. N. S. (2024). Metodologi Penelitian Hukum: Panduan 
Komprehensif Penulisan Ilmiah Bidang Hukum. PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Fudil, N., Saidon, R., & Huda, N. (2022). Hak Anak-Anak Dalam Pengurusan Nafkah Menurut Perspektif 
Keluarga Islam. International Journal Of Law, Government And Communication (IJLGC), 7(28), 
217-224. 

Fuad, Z., Furqani, H., Zakaria, R. H., & Adha, S. I. (2024). Considering debt in the perspective of maqasid 
al-shariah: maslahah versus mafsadah. Petita: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Syariah. 
https://doi.org/10.22373/petita.v9i1.243 

Hidayatullah, S. (2018). Maslahah Mursalah Menurut Al-Ghazali. Al-Mizan: Jurnal Hukum Dan Ekonomi 
Islam, 2(1), 115-163. 

Hikmah, N., & Yazid, M. (2024). Maqashid Al-Syariah as a Contemporary Economic Solution According 
to Yusuf Al-Qaradawi. ITQAN: Journal of Islamic Economics, Management, and Finance, 4(1), 
51–63. https://doi.org/10.57053/itqan.v4i1.62 

Ibrahim, B., & Mohd, A. (2013). Hak anak terhadap nafkah dalam perundangan Islam: Sejauh manakah 
bapa bertanggungjawab menanggung nafkah anaknya. Jurnal Muamalat, 10. 

Isahak, D., Selvaratnam, D. P., & Idris, N. A. H. (2009). Isu dan cabaran ibu tunggal dalam menghadapi 
perubahan persekitaran global. Proceedings of PERKEM, IV (1), 324-336.  

Ismail, M. H., & Isa, M. A. N. M. (2024) Analisis Penentuan Kadar Nafkah Istri Dan Anak Pasca Cerai 
Gugat Perspektif Jurimetri Dan Maslahah Mursalah. Malaysian Journal of Law & Society, 34(1). 

Ismail, M. H., & Isa, M. A. N. M. (2024). Analisis Item Nafkah Selain Keperluan Asas Dalam Perintah 
Nafkah. Malaysian Journal of Law & Society, 34(1). 

Khairifaizul, N. A. B. (2023). Alasan Pengabaian Nafkah Oleh Suami Dalam Putusan Fasakh: Studi 
Perbandingan Hakim Mahkamah Rendah Syariah Seri Iskandar, Negeri Perak Dan Wilayah 
Persekutuan Kuala Lumpur (Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 
Riau). 

Man, S. (2022). Fiqh Semasa: Konsep dan Aplikasinya. Jabatan Agama Islam Negeri Selangor, accessed 
May, 31. 

Nasohah, Z. (2018). Analisa keputusan mahkamah Syariah dalam penentuan kadar dan bentuk nafkah 
anak. In Proceeding 3rd International Seminar on Islamic Thought. 

Nassuruddin, A. S. M. (2021). Pembiayaan nafkah ibu bapa: Kajian pelaksanaan di Pasir Mas 
Kelantan. RABBANICA-Journal of Revealed Knowledge, 2(2), 97-112. 

Nasution, R. F. (2021). Kondisi psikologis anak pencari nafkah di bawah umur (studi kasus anak 
pemulung di Kelurahan Aek Tampang Kota Padangsidimpuan Selatan) (Doctoral dissertation, 
IAIN Padangsidimpuan). 

Rapini, A. M. (2023). 1054-Pembuktian Kes Tuntutan Berkaitan Cuai Nafkah: Kajian Terhadap 
Pembelaan Peningkatan Kos Sara Hidup. 

Rashid, A. R. A. (2006). Institusi keluarga menghadapi cabaran alaf baru. Utusan Publications. 
Sabarudin, S., Nor, A. M., Urus, N. S. T., & Sulaiman, N. (2025). Kesalahan Matrimoni: Analisis dari 

Perspektif Hukum Syarak dan Perundangan Islam di Malaysia. Journal of Contemporary Islamic 
Studies, 11, 2. 

Safitri, D. A., & Ahmad, M. J. (2024). Tanggungjawab orangtua atas nafkah anak pasca perceraian. Court 
review: Jurnal Penelitian Hukum (e-ISSN: 2776-1916), 4(01), 34-56. 

Sarbini, M., Sulong, J., & Basir, N. (2024). Kesediaan Pelaksanaan Undang-Undang Jenayah Islam di 
Malaysia. Penerbit USM. 



Jurnal Sains Sosial Malaysian 
Journal of Social Science  
Jilid. 10 (1) 2025: 37 - 62 

25 

 

Sabil, J., & Fazira, N. (2024). The Maqashid Sharia Perspective on Women’s Involvement in Supporting 
Family Livelihoods in Jantho City. Maqasidi, 263–272. 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i2.4116 

Sarif, A., & Ahmad, R. (2017). Konsep maslahah dan mafsadah menurut Imam al-
Ghazali. Tsaqafah, 13(2), 353-368. 

Tafsir Al-Muyassar (2009), Majma' Al-Malik Fahd Percetakan Al-Quran Al-Karim, Arab Saudi 
Zaini Nasohah. (2016). Analisa Keputusan Mahkamah Syariah Dalam Penentuan Kadar Dan Bentuk 

Nafkah Anak. Pusat Fiqh Kontemporari dan Pematuhan Syariah, Fakulti Pengajian Islam, 
Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Zulkifli Mohamad Al-Bakri. (2017). Al-Fiqh Al-Manhaji: Kekeluargaan Islam Dalam Mazhab Al-Syafi’i 
(Halaman 299 -328). Darul Syakir Enterprise.Kuala Lumpur. 

 
 
Kes-kes 
Mohd Hassan b. M. Ghazali lwn Siti Sharidza bt. Mohd Sidque [2004] 18(2) JH 269-277 
Rokiah lwn Abdul Aziz [1988] 4(1) JH 156-164 
Hasanah bt Abdullah lwn Ali b. Muda [1999] 13(2) JH 159-184 
Azizan b. Marzuki lwn Maharum bt Abdullah [2002] 15(1) JH 13–23 
 
Statut 
Akta Undang-Undang Keluarga Islam (W. Persekutuan) 1984. 

 
 


